

حمکتے موتی دیکتے تارے پین

معاشرتی آ داب اوراسلامی اخلاق کے سلسلے میں حضورصلی اللہ علیہ وسلم کے جالیس اہم ارشادات

مؤلف حضرت مولا نا ذوالفقاراحمدصاحب قاسمی استاذ عدیث:دارالعلوم فلاح دارین تزکیسر، گجرات

اصلاح معاشرہ کے لئے ایک اہم اور ناور تھنے جسمیں معاشر اور افراد میں پائی ا جانے والی ففلت بنصانیت، بے حس، بے اصولی، بے اوبی، بے قلری بے حیاتی، بے رحی بظم وتشد دجیسی برائیوں سے بہتے اور تمام اطلاقی قدروں اور محائن کو اپنانے کی ارشادات نبوی کی روشنی میں بڑی ول سوزی سے جدایت کی گئی ہے، اس حیثیت سے بید کتاب ہرگھر اور ہر فرویشر کی ضرورت بن گئی ہے، نیز جمعہ سے پہلے تقرید کرنے والے حضرات اس کتاب کی ان چاہیں احادیث میں سے آیک صدیث کی تشریخ کر بھتے ہیں، جودی منت میں ہو بھتی ہے۔

#### ۲

#### تفصيلات

راب طه المنته سعيد ميه تركيسر سورت، مجرات الثريا منته سعيد ميه تركيسر سورت، مجرات الثريا ميد ذوالفقارا حمد ، جامعه فلاح دارين تركيسر ، سورت ، مجرات المنته وفتر بيان ، مصطفى ، جامعه اسلاميه اشاعت العلوم ، اكل كواء مهارا شر المنته وفتر شا براوملم ، جامعه اسلاميه اشاعت العلوم ، اكل كواء مهارا شر المنته خيميد ، ديوبند

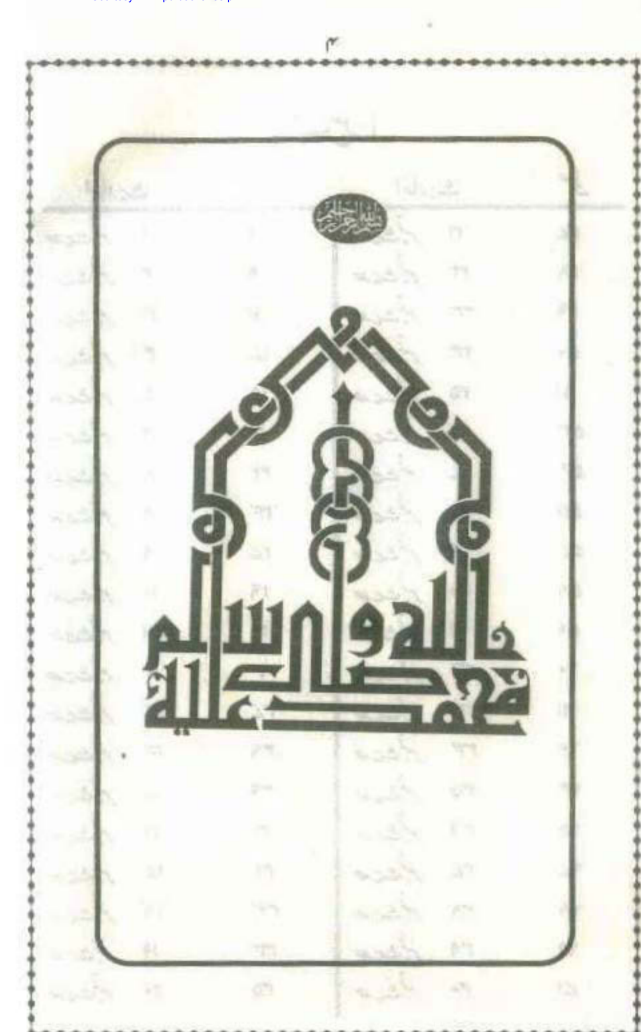
قيت

#### "انتساب"

مرحوم والدبزر كوارمحترم جناب الحاج الحافظ مختارا حمد صاحب کے نام جوا بنی ۹۲ رسالہ طویل زندگی میں کثر ہے تلاوت قرآنِ یاک کے خداداد ذوق کے ساتھ ساتھ مناجات، ماثور ومسنون دعاؤں وچہل حدیثوں کے مجموعوں کوایے روز مرہ کے اوراد ووظا نف کے معمولات میں شامل رکھتے تھے مرحوم کی اس دلچیں ہی نے اس ناچیز کو چہل حدیث کے اس انتخاب اور اس کی تشريح كى ترغيب وتحريص دى الله تعالى اين فضل سے اس كاوش كو دونوں كيلئے ذخيرةُ آخرت بنائيں، آمين۔ ۳

| 6 "  | - 1  | 19 |
|------|------|----|
| ( ×. | 1-1- | ست |
| -    | 0    | 0  |

| صفحه | حاديث            | -                                              | صفحه | اجادیث |          |
|------|------------------|------------------------------------------------|------|--------|----------|
| 12   | نبر ۱۱           | حديث                                           | ۲    | E      | مديث تبر |
| M    | ير ۲۲            | امديث                                          | 9    | r      | معيثير   |
| 14   | نبر ۲۳           | EC.M.                                          | 11   | +      | مدعث فير |
| ٥٠   | نير ۲۳           | فدعت                                           | 14   | I.     | مديث فر  |
| 01   | ro /             | مديث                                           | 10   | ۵      | مدعث فر  |
| or   | نبر ۲۹           | CALL ST                                        | 19   | 4      | مديث فير |
| or   | 14 /             | ecso!                                          | rr   | 4      | مديث     |
| 90   |                  | acu                                            | m    | ٨      | المعالم  |
| 04   | 1000             | عديث                                           | 1/2  | 9      | مديث فير |
| AA   | F                | The second second                              | rq   | 1.     | مدعث فبر |
| 09   | 3 10 10 10 10 10 | الديث                                          | n    | 1828   | مديث تبر |
| 4.   | Arth Rybon       | اعديث                                          | PP.  | ir     | مدعث تمر |
| 71   | rr ,             | Section 2 in section 2                         | 12   | 11     | مديث فير |
| Yr.  | ית דר            | SECTION AND DESCRIPTION OF THE PERSON NAMED IN | M    | 10     | مديث فير |
| Ale  |                  | ecs                                            | 19   | 10     | مدعث فبر |
| YO   | 1                | 200                                            | 14   | 14     | مدعث     |
| 44   |                  | DC.10                                          | CT   | 14     | مديث فير |
| YA   |                  | مديث                                           | -    | IA     | معيث     |
| 44   |                  | acso .                                         | lulu | 19     | مديث تبر |
| 41   |                  | مديث                                           | m    | 1.     | مدعث فبر |



# مُعَنَّلُمْنَا

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جوشی امت کے فائدہ کے لیے
دین کے کام کی چالیس حدیثیں یاد کرے گا اور لوگوں کو سنائے گا، قیامت
کے دن خدا تعالی اس کو علا اور شہدا کی جماعت بیں اٹھائے گا۔ جس
درواز ہے ہے چاہے جنت بیں داخل ہوجائے۔
اس بشارت کی وجہ ہے بہت ہوگوں نے چہل حدیث جمع فرمائی
ہیں، جن میں بعض کے نام یہ ہیں :عبداللہ بن مبارک (متوفی / ۱۸۱ھ)،
ہیں، جن میں بعض کے نام یہ ہیں :عبداللہ بن مبارک (متوفی / ۱۸۱ھ)،
ہیں، جن میں بعض کے نام یہ ہیں :عبداللہ بن مبارک (متوفی / ۱۸۱ھ)،
ہیں، جن میں بعض کے نام یہ ہیں :عبداللہ بن مبارک (النوری / ۲۰۱ه)، ابو بگر ایرائیم بن

ابراتيم (الاصفهاني/٢٧٧)، ابوبكر احمد بن سين (اليبقي/١٨٥) محي الدين

النووی شارح مسلم/۲۷۲، مولانا شاه ولی الله محدث دہلوئ (۲ کااھ) وغیرہم۔

#### حديث (١) سلام پيغام محبت

وَ عَنْ أَبِي هُوَيُوهُ رَضِيَ اللهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ أَنَّ النَّبِي صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ أَنَّ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ قَالَ: إِذَا لَقِيَ أَحُدُكُمُ أَخَاهُ فَلْيُسَلِّمُ عَلَيْهِ فَإِنَّ كَاللهُ عَلَيْهِ فَإِنَّ حَالَتُ بَيْنَهُمَا شَجَرَةً أُوْجِدَارٌ أَوْ حَجَرٌ ثُمَّ لَقِيَةً فَلَيْسَلِّمُ عَلَيْهِ. وَاللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

ترجمه : حضرت ابو ہر رہ قرضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے: انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ سلم سے عل فرمایا کہ آپ سلی اللہ علیہ سلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ: جب تم میں سے کوئی مخص ہے مسلمان بھائی ہے ملے ، تو اس کوسلام کرے ، تجراگر (سلام کرنے کے بعد حلتے جلتے) کوئی درخت یا دیوار یابرا پھرتمہارے اور اس کے درمیان (اس طرح) حائل ہوجائے کہ معمولی سے وقف کے لیے وہتم سے اوٹ میں ہوجائے ) اور پھر تظرآنے پر دوبارہ سلام کرو۔ تشريح: برندب اورتبذيب نے ايك دوسرے علاقات كے بحد واب اوركمات سكھلائے ہیں، جن ہیں بعض آ داب وكلمات غد ہبت كا رنگ ليے ہیں اور بعض صرف كى وفت کواچھا بتلانے کے لئے ہیں پھراس کی اوائیگی کے بھی مختلف طرز ہیں ،اسلام نے اپنے پرستاروں کواس موقع کے لیے بہترین الفاظ<sup>ور</sup> السلام علیم "سکھلائے، جوایک اچھی وعا بھی ہاورایک مختصر پیغام محبت بھی۔السلام علیم میں ایک مسلمان دوسرےمسلمان کے لیے وہ تمام دعائیں وے دیتا ہے، جس کی اس کوضرورت ہے۔اللہ کی طرف سے برقسمی سلامتی اور تمام مشكلات سے حفاظت كے معنى كوبيد دعائيكلمات "السلام عليم" شامل بيل شاس ميں باتھ الفانات كه جس مي غيرول كى اتباع كى أ آئے اور نه بدن اور سركا جھكانا ہے كہ جس ميں تعظيم غیراللد کی ممنوع بیئت نمایاں ہو۔اورنہ کسی مخصوص وقت کے وجود وعدم وجود اوراس کے اجھے بُرے ہونے کی خبر ہے، جو بے حاصل ہے بل کداس میں ایک مسلمان کی جانب سے اپنے بیارے مسلمان بھائی کے لیے ہمیشہ امن وامان، سلامتی وحفاظت کے اللہ کی طرف سے

عاصل ہوتے رہنے کی ایک جامع دعا ہے، جناب ٹی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس مبارک ارشاد میں اور بھی بہت می خوبیاں جمع ہیں:

(۱) آپ سلی الله علیہ وسلم نے دوسرے مسلمان کو بھائی قرار دیا جس بیں ایک مسلمان کو بھائی قرار دیا جس بیں ایک مسلمان کو بھائی سیجھنے کی تعلیم ہے، تا کہ اجنبیت دور بواور کلمہ کا رشتہ خونی رشتہ کے مسلمان کو بھائی سے مسلمان دوسرے مسلمان سے طاقات کے وقت حقیقی بھائی سے ملاقات جیے جذبات سے سرشار معلوم ہو۔

(۲) آپ سلی الله علیه و شلم نے اس ارشاد میں سلام کرنے میں پہل کرنے کی تعلیم دی، ای لیے اس کے سلام کے انتظار کرنے کوئیس فرمایا، بل کہ خود سلام کرنے کو کہا تا کہ ابتدائے سلام کرکے زیادہ تو اب کا بھی مستحق ہواور کبروغرور کی بھی بڑ کئے جوا سے موقع پر دوسرے کی طرف سے سلام کرنے کی تمناہ بیدا ہوتا ہے۔

(٣) آپ سلی الله علیه وسلم نے اس ارشاؤ میں جس پر سلام کیا جائے اس کے ہم مرتبہ یا ہم عمر ہونے کی بھی قید نہیں لگائی، بل کہ غریب، امیر، ہم عمر، چھوٹے کسی بھی طبقہ اور عمریا حیثیت کا آ دی ہو، سب کوسلام کرنے کی ترغیب دی۔

(٣) نیز آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے جانے پیجانے ہونے کی بھی قید نہیں لگائی، بل کہ ارشاد کوعام رکھ کریہ تعلیم دی کہ خواہ شتا ساتھ تھی ہویا اجنبی ،سلام ہرمسلمان کاوہ حق ہے جواس کو مسالہ میں سازاماں میں

برحال من ملناجا ہے۔

(۵) نیز آپ سلی الله علیه وسلم کے ارشادگرای ہے ہیجی معلوم ہوا کہ ملاقات کے وقت گفتگوے پہلے سلام ہونا چاہے تا کہ ابتدائے سلام جیسے مبارک کلمات ہے ہو چوں کہ دعائیہ کلمات میں کر گفتگو کے انداز میں بھی نمایاں فرق پیدا ہوجا تا ہے، خواہ ووضی کتنا ہو اوخمی ہی کیوں نہ دیا ہو۔

(۲) نیزید بھی معلوم ہوا کہ ملام کی ابتدا کرنے ہیں اس ڈرکو حاکل نہ ہونا چاہے کہ سفے والا جواب نہیں دے گا،خواہ وہ ملام کا جواب دے یا نہ دے سلام کرنے والے کوسلام کرنا چاہیں، جواب نہ دینا بیاس کا خواہ وہ ملام کا جواب دینا واجب چاہیں، جواب نہ دینا بیاس کے کہ سلام کا جواب دینا واجب ہے، گرآ پ تواب کمانے سے کیول بازر ہیں جب کہ سلام کرنا سنت ہے۔

(2) نیز آپ کے ارشادے یہ بھی معلوم ہوا کہ سلام مصافحہ اور معانقہ ہے بھی پہلے ہونا عاہیاں لیے کہ 'ف' جو' فلیسلم" پر داخل ہے، وہ تعقیب بلاتر اخی کو جا ہتی ہے۔

(۸) نیزید بھی معلوم ہوا کہ سلام ہی کے لفظ سے سلام ادا ہونا جا ہے اپی طرف ہے وضع کردہ اس موقع کے دہ تمام کلمات منسوخ ہیں ، جواسلام سے قبل بولے جاتے تھے یا آج بعض قومول کا شعار ہیں۔

(9) نیز "أحد كم" كے لفظ معلوم ہوا كرسلام صرف مردوں بى كاشعار نہيں، بل كورتيں بھى آپس بيس سلام كرنے كى اى طرح يابند بيں جيسے كدمرد-

(۱۰) نیزمرد تورتون کواور تورتی مردول کو بھی سلام کر علی ہیں ، جب کہ فساد کا خطرہ نہ ہو۔

(۱۱) نیز "فلیسلم" میں امر کا صیغه استعال ہوا ہے، جس سے اگر چدد جو باؤنہیں سمجھا گیا ہے، گراس کی شغیت اور اہمیت ہے کسی کو اٹکارنہیں ، سلام کی میہ ہی ایک خصوصیت ہے کہ اس کا ابتداء کرنا اگر چیسنت ہے، گر جواب دینا واجب ہے، لیکن اس کے باوجود سنت نیعنی ابتداء سلام کرنے کا تو اب واجب یعنی جواب دینے سے بڑھا ہوا ہے۔

(۱۲) "فليسلم" من عليه" عيام معلوم مواكدالسلام عليم كي يور القاظ

بولتے جا ہےتہ كي صرف سلام رسلام كالفظر

(۱۳) چوں کہ 'السلام علیم' ایک مبارک دعائی کلہ تھا،اس کیے اسلام نے اس کی کثر ت
کو پہند کیا ہے کہ اس قد رسلام کیا جائے کہ یہ کلہ ور دِ زبان ہوجائے،اور ہرخض کا جانا پہانا

بن جائے اور ہرنگی ملا قات اور ہرغیو ہت کے بعد خواہ وہ بار بار ہو یا معمولی مدت کے بعد ہو،
سلام نے سرے سے کیا جائے ؛ چناں چہ اس کی اختیائی شکل اور کثر ت کو نما یا اب کرنے کے
لیے نہی فیصلے نے مثال بیان فر مائی کہ اگرتم کسی مسلمان کے ساتھ ساتھ چل رہے ہواور اس
رفار کے درمیان اگر کوئی ورخت یا پھر یا و یوار کی اوٹ آ جائے اس طرح کہ تم و یوار یا درخت
کے ایک طرف سے فکلے اور وہ دوسری طرف سے، تو نظر پڑتے ہی فور آ پھر سلام کرو۔ ظاہر
ہے اس سے سلام کی گئی کثر ت وشیوع' کو لیند کیا گیا ہے وہ واضح ہے۔ بہر حال سلام تو ایک
بہترین وعائی کلہ ہے، وہ جنتی بار بھی ہوگم ہے۔
بہترین وعائی کلہ ہے، وہ جنتی بار بھی ہوگم ہے۔
بہترین وعائی کلہ ہے، وہ جنتی بار بھی ہوگم ہے۔

کرنا چہ بینہ سوچا جائے کہ پہلی مرتبہ ہم نے ابتدا و کی بھی ؛ اب دوسری ملاقات میں اس کو پہل کرنی چاہیے۔ نیز آپ کیوں ہر ہار پہل کرنے کے ثواب سے محروم رہنا چاہتے ہیں ، آپ خوداس شرف کو ہر ہار ہاتھ سے نہ جانے دیں۔

(۱۵) چوں کے حضور سلی اللہ علیہ وسلم کی حیثیت ایک شارع کی ہے، اس لیے اسلامی سلام اب صرف تعدن اور تبذیب کی پیداوار نہیں رہایل کہ وہ ایک ویقی اور عبادت ہے، جس پر اجرو دُواب کا وعدد ہے۔

(۱۲) چوں کہ بیالیک دینی امرے اس لیے دشمن و دوست کا اتنیاز بھی اس میں ہاتی نہیں دےگاہ بل کدایئے پرائے ، دوست دشمن ہرا یک کوکر ناضر دری ہوگا۔

(ے) اور جب خلوص ومحت میں ڈو ہے ہوئے پیکلمات دشمن سے گا ، تو اس کا دل بھی ہیسے بغیر نہیں روسکنا ، دشنی کوشتم کرنے کا بہترین ذریعہ ہے گا۔

## حدیث (۲)نام کا تیر

عَنِ البِنِ عُمَرَ أُنَّ بِنْتًا كَانَتُ لِعُمَرَ يُقَالُ لَهَا عَاصِيةً فَسَمَّاهَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَمِيْلَةَ . رَوَاهَ أَبُو دَاؤَةَ شَكَرَةً (إبالالال مِنْ ١٠٠٥)

مر جمعه: ابن عمر اوایت ہا انہوں نے فرمایا کد عفرت عمر کے ایک اڑکی تھی (یعنی ماری ایک بہری تھی ) جس کا نام عاصیة تھا، حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا نام جمیل رکھ ویا۔
المشروب : قالبًا دور جا بلیت عمل حضرت عمر نے اپنی صاحبز ادی کا بینام رکھا ہوگا، یا بیک عیص کے معنی کثیر کے بھی آتے ہیں، عصیان می سے صرف نیس آئ کہ عاصی کا مؤنث ہے۔
یہ بات اس لیے کمی جاری ہے کہ حضرت عمر نیسے فنی حالت کا میں بینام نیس رکھ سکتے یہ بات اس کے کمی جاری ہے کہ حضرت عمر نیسے فنی حالت کا میں بینام نیس رکھ سکتے

تھے۔ بہرحال نی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس نام کو جس میں ایک جہت عصیان کی تمایاں تھی ، ہدل دیا۔ اور جیلدر کادیا۔

(۱) نی سلی الله علیه وسلم کاس رشادگرای سے معلوم ہوا کہ نام اچھار کھنا جا ہے،ایا نام ندر کھا جائے جس کے معنی بُرے ہوں، جسے کلب، حوب، صنحو یکھیٹا، چھکن۔

(۲) نیزید بات بھی معلوم ہوئی کد گرے نام کا اثر سمی پر پڑتا ہے، برے نام کے باربار لینے اور اس کے تصورے سمی کے صفات واخلاق متاکثر ہو تکتے ہیں اس لیے یُرے نام رکھنے سے پر ہیز کر نالازی ہے۔

(٣) نیز اس ارشادگرامی ہے معلوم ہوا کہ اگر کسی غلط بنجی یا کسی وجہ سے پُرا نام رکھ لیا گیا ہوتو اس کو بعد میں بدل دینا جا ہے؛ دیکھو حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر کی صاحبز اوی

كانام تبديل كرديا\_

(٣) اس سے پیجی معلوم ہوا کہ اگر کسی کے بچے کے کسی کرنے نام کوکوئی تبدیل کردے یا تبدیل کرنے کو کہے تو اس کے سرپرستوں کوفورا قبول کرلیٹا جا ہے بیرنہ بھتا جا ہے کہ ہم چوں کہ پہلے رکھ چکے ہیں اس لیے اب تبدیل نہیں کریں گے ؛ ویکھو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عندنے فوراً قبول فرمالیا۔

(۵) حضور سلی اللہ علیہ وسلم کے بعض ارشادات کی روشنی سے میکی معلوم ہوتا ہے کہ تام رکھنے ہیں اس بات کا لحاظ رکھنا جا ہے کہ نہ تو تام کسی اُرے معنی کوشائل ہواور نہ بی تام ایسا ہو جس سے مسمیٰ کی بردائی خاہر ہو یا اس کے نیک اور متقی ہونے کا دعویٰ خاہر ہوتا ہو حضور نے دونوں قسمول کے تامول کو تبدیل کردیا تھا، جسے ہوتہ، صبحود غیرہ۔

الله کوسب سے بیارے تام عبدالله اور عبدالرحن ہیں، نیز اس کا بھی خیال رکھنا چاہیے کہ جو تام رکھا جائے ، جو گناہ کا سبب عبدالرحمٰن کوسرف دھان کہ جو گناہ کا سبب ہو، حثلاً عبدالغفار کوصرف ففار کہ کر پکارتا، عبدالرحمٰن کوصرف رحمان کہ کر پکارتا، میں تعیم نہیں ہے، ففار تو اللہ کی صفت ہے، اس طرح رحمٰن اللہ کے ساتھ مخصوص ہے، اس محلی نام مبادک ہوتے ہیں، زیادہ اچھا ہے کہ اخبیا، اولیا کے ناموں کے ساتھ تام رکھے جا کیں، اس طرح لاکے کوں کے ناموں کے ساتھ تام رکھے جا کیں، اس طرح لاکھوں ہے، کوئی بھی تام رکھا طرح لاکھوں ہے، کوئی بھی تام رکھا کھی تام رکھا

جائے گراس کا خیال رہے کہ وہ ایٹے معنی پر مشتمل ہوں اور اسلامی نام ہوں ، تا کہ نام ہی ہے اس کی اسلامیت ظاہر ہو، آج کل لوگوں ہی عیسائیوں جیسے انگریزی نام مائیل یا تی ، پنگو ، گھو و غیرہ جو نام رکھنے کا روائ نکل پڑاہے ، یہ تحکیل نہیں ہے ، اس سے ایک مسلمان کو غیرت آنی علیہ ، اور اپنے معاشرے کو ایسے ناموں سے بچانے کی کوشش کرنی جا ہے ، ایسے ہی وہ نام بھی ندر کھنا جا ہے جن میں شرک کی او آتی ہو، جیسے عبد النبی ،خواجہ بخش وغیرہ۔

# حديث (٣) دواجيمي اوردوبري خصلتين

رُوِي عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: خَصْلَتَانِ لَاشْنَ أَفْضَلُ مِنْهُمَا: الإِيْمَانُ بِاللَّهِ وَ النَّفُعُ لِلْمُسْلِمِيْنَ، وَ لَاَشْنَى أَفْضَلُ مِنْهُمَا: الإِيْمَانُ بِاللَّهِ وَ النَّفُعُ لِلْمُسْلِمِيْنَ، وَ الضَّرِّ خَصْلَتَانِ لَاشْنِيءَ أَخْبَثُ مِنْهُمَا: الشِّرُكُ بِاللَّهِ، وَ الضَّرِّ الضَّرِّ الضَّرِّ الضَّرِّ الضَّرِّ الضَّرِ الضَّرَ اللَّهُ اللَّهُ

توجهه: بی سلی الله علیه وسلم بروایت کی گئی ہے کہ آپ سلی الله علیه وسلم نے قرمایا: دو
مسلمین ایس جن سے انجھی کوئی چیز نہیں ایک الله پرائیان لا تا۔ دوسرے مسلمانوں کو نفع
پیو نچانا اور آپ سلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ: دونسلتیں ایس جیل کہ ان سے زیادہ بُری کوئی
خصلت نہیں ہے، ایک الله کے ساتھ کی کوشر یک کرنا۔ دوسرے مسلمانوں کو تکلیف پیو نچانا۔
مسلمین ہوئی ہوئی الله علیه وسلم جھوٹے جھوٹے جملوں میں بڑی بروی کام کی با تمیں اور
مسلمین اور دین دائیان کو بخته کرنے دالے امورار شادفر مایا کرتے تھے۔

ال عدیث میں آپ نے دو چیز وں کو سب سے افضل بتلایا ہے، ایک ایمان باللہ دوسرے مسلمانوں کو نفع پہو نچانا، ایک کا تعلق حقوق اللہ سے ہوادر دوسرے کا حقوق العباد سے ظاہر ہے کہ اللہ کے بندہ پرجمی قدر بھی حق جیں، ان میں سب سے بڑا حق سے ہے کہ بندہ اللہ پرائیمان لائے، اس کو اس کی تمام صفات کے ساتھ مانے ؛ اگروہ خداکی ذات وصفات کا انکار کرتا ہے، تو گویا وہ ایک زبردست حقیقت کا انکار کرد ہاہے، جم کی وجہ سے وہ ایمان کے انکار کرتا ہے، تو گویا وہ ایک زبردست حقیقت کا انکار کرد ہاہے، جم کی وجہ سے وہ ایمان کے

دائرہ سے نکل جاتا ہے، جس کے نتیج میں اس کے تمام اٹلال خیر بے قیت ہوجاتے ہیں۔ اس کیےسب سے افضل چیز اللہ کا اقراراوراس پرائیان لاتا ہے، جس پرتمام اٹلال کے ٹمرات مرتب ہونے کا دارو ہدارہے۔

شرک او جیدی صدیب، خدا کی صفات کی مخلوق کے لیے ماننا اور کسی مخلوق کو اللہ کا اللہ کے اقر اراور عقیدے شرک کر داننا ، اللہ کو قطعاً گوارہ نیس ، یقعل انسان کے لااللہ الا اللہ کے اقر اراور عقید کے منافی ہے ، شرک پر ب پناہ وعیدی کے منافی ہے ، شرک پر ب پناہ وعیدی اضوص بین واروہ ہوئی ہیں ، اللہ تعالی ہر گناہ کو معاف فرماویں کے مگر شرک کو معاف نیس فرمائیں گے۔ تو حید اخلاص کی صد ب فرمائیں گے۔ تو حید اخلاص کی صد ب فرمائیں گئی ہر گناہ کو مواف فرماویں کے بواور شرک اخلاص کی صد ب فرمائیں گئی ہر شرک اخلاص کی صد ب بین میں وارد ہوگا ہا گھا کی خوش کرنے کے لیے ہواور شرک اخلاص کی صد ب بین میں وارد ہا گیا ہے اور نیک اعمال غیر اللہ کوخوش کرنے کے لیے کے جاتے ہیں اس لیے شرک کو جس بین میں وارد ہا گیا ہے۔

دوسری بری خصلت اضرارِ مسلم کو ہتلا یا گیا ہے، ویسے تو کسی بھی جا تدار کو تکیف پہو نچانا برا ہے؛ گرمسلمان جس کے ساتھ رات دن رہتا سہتا اور عبادت کے عبامع میں شرکت رہتی ہے، این اے مسلم کو کبیرہ شرکت رہتی ہے، این اے مسلم کو کبیرہ گناہ قرار دیا گیا ہے ، مخلوق تو اللہ کی عباد ہے، اس کی ایند االلہ کو نا راض کرنے کا سبب ہاور اگروہ مسلمان اللہ کا ولی ہے، تب تو اس کی ایند ارسانی براللہ تعالی نے اپنی طرف ہے جنگ کا آگروہ مسلمان اللہ کا ولی ہے، تب تو اس کی ایند ارسانی براللہ تعالی نے اپنی طرف ہے جنگ کا اعلان کیا ہے، اس لیے ضروری ہے کہ ایک مسلمان کسی کے دریئے از ارتد رہے، اگر نفع بہو نچانے کی ہمت بند ہو، تو کم از کم نقصان تو نہ بہو نچائے۔

بہر حال نفع رسانی کا اقدام اور ایذ ارسانی ہے اجتناب بید دونوں صلتین انسانیت کا وہ جوہر ہیں پینے حصلتیں جہاں اس عالم میں اس وامان محبت اور آشتی پڑھاتی ہیں، وہیں انسان کی آخرت بھی سنوارتی ہیں ایمان باللہ انسان کو دنیا میں اطمنان اور آخرت میں نجات کا ضامن ہے، جب کہ شرک دنیا میں بے چینی ، انتشار اور آخرت میں ہمیشہ کے لیے جہنم کا مستحق بنا تا ہے۔

اسباب کے ذریعے ونیا میں اللہ تعالی نے پورا کرنے کا فظام مقدر فرمایا ہے، جیسے: دوا کے ذریعے علاج ،غریب کی حاجت روائی ،حاکم کے ذریعے مظلوم کی دادری وغیرہ الن حاجات کو دنیا میں مخلوقات سے پورا کیا جاتا ہے، شریعت نے بہ ظاہراس کی ممانعت نہیں فرمائی ۔گروہ حاجات جو بہ ظاہر بلااسباب بوری ہوتی ہیں وہ صرف اللہ ہی ہے ما گئی جاسکتی ہیں کیوں کہ اللہ تعالی ان کو پورا کرنے میں اسباب کھتائی نہیں ہیں، لہٰذا دعا اور نذر تدا صرف اللہ ی جاسکتی ہے۔

بہرحال شرک جلی ہو یا تفی یا بھی تعین غیر اللہ کو معبود اور مقصود بانتا، ریا اورخود بہندی

یہ سب ممنوع ہیں، اس کے برعکس بعض لوگ غلو کر کے غیر اللہ کے معبود اور مقصود ہونے کی نفی

کے ساتھ ساتھ موجود ہوئے کی نفی بھی کر کے اپنے کو اعبائی موحد مخلص اور شرک ہے بری قرار

دیتے ہیں، اس طرح وہ لاموجود الا اللہ کے قائل ہیں کہ بیلوگ وحد قالو جود کے عقیدے کے

قائل ہوجاتے ہیں۔ بیعقیدہ بھی نصوص کے خلاف ہے آگر غیر اللہ موجود ہی تہیں ہے، اس کو

قائل ہوجاتے ہیں۔ بیعقیدہ بھی نصوص کے خلاف ہے آگر غیر اللہ موجود ہی تہیں ہے، اس کو

اللہ نے پیدا ہی تہیں کیا، مخلوقات کا وجود صرف خیالی، فرضی اور تصوری ہے تو پھر شرک ہے

کیوں روکا جاتا ہے۔ قرآن وحدیث میں اس کی ممانعت کیوں آئی ؟ معلوم ہوا غیر اللہ کا دنیا

میں وجود ہے، ہزاروں مخلوقات، جمادات، نیا تات، انسان، حیوان، ملائکہ دنیا ہیں موجود ہیں

میں وجود ہے، ہزاروں مخلوقات، جمادات، نیا تات، انسان، حیوان، ملائکہ دنیا ہیں موجود ہیں

میں وجود ہے، ہزاروں محلوقات، عمادات، نیا تات، انسان، حیوان، ملائکہ دنیا ہیں موجود ہیں

میں وجود ہے، ہزاروں محلوقات، عمادات، نیا تات، انسان، حیوان، ملائکہ دنیا ہیں موجود ہیں

میں وجود ہے، ہزاروں محلوقات، عمادات، نیا تات، انسان، حیوان، ملائکہ دنیا ہیں موجود ہیں

بہر حال تو حید بہت نازک عقیدہ ہے، شینے ہے زیادہ نازک، ذراقولی یا فعلی شرک ہے مجروح ہوجاتا ہے۔ جب کدائ عقیدہ تو حید پر نجات اوراعمال کی قبولیت کامدار ہے، اس

لے اس عقیدہ کی بری حفاظت کی ضرورت ہے۔

ای طرح انسانی خیرخواہی اور لفع رسانی اور ایذا رسانی اور ضرر پہنچانے کے کلی احر از وہ تصلتیں ہیں جن کے مفیداور کارٹو اب ہونے اور دنیا و آخرت میں سرخروئی کا ذریعہ ہوئے میں کوئی دورائے نہیں ہیں۔

#### حديثان (٣) چھوٹے چھوٹے گناہ كى نشاندى

استغفار كرنااس كوفتم كرديتاب

قشودی جی جو فے مجھوفے کناہ جن پرشریت میں کوئی حد، قصاص، تحزیرا وروعیدیا ان کو فیصائیں کہا گیا ہے بل کہ وہ مکروہ کے ارتکاب اورا لی ممانعت کی فہرست میں آتے ہیں جن پرکوئی سخت وعید ہیں ہے، مثلاً کھڑے ہوکر بیشاب کرنا، قبلد رُخ استنج کے لیے بیشا، کھڑے کہ کھڑے ہائی چینا مسجد میں پہلے بایاں چرر کھ کروا خل ہونا ، امام کا نماز پڑھانے کے لیے بیشا، کھڑے کے اندراس طرح کھڑا ہوتا ، امام کا نماز پڑھانے کے لیے گراب کے اندراس طرح کھڑا ہوتا کہ چریا ہر ندر ہیں ، مجدسے نگلتے وقت وایاں چر باہر رکھنا، بیت الحقاظ میں وایاں چر پہلے رکھ کر اندر جانا، نگلتے وقت بایاں چر پہلے باہر رکھنا، زندگی میں اوالا وکو رو پید بیسہ مال دولت بہد کرنے میں لڑکا، لڑکی میں مساوات نہ کرنا، مسل خانے میں بالکل رو پید بیسہ مال دولت بہد کرنے میں معروف میں یا استنج میں مصاوات نہ کرنا، مسل خانے میں بالکل کرنا، یا بیتی کرنا ، امید میں بالکل کرنا، یا بیتی کرنا ، استان فراموشی میں اسلام کرنا، مید میں باتی کرنا، دولت ہوئے وقت سلام کرنا، مید میں باتی کرنا، نماز میں کو کھی ہوئے والے اشخاص کو ای حالت میں سلام کرنا، مید میں باتیں کرنا، یا بیتی کرنا، نماز میں کو کھی ہوئے والے المین کرنا، باتھ سے کھانا، احسان فراموشی ، طوطا پیشی باتھ سے کھانا، احسان فراموشی ، طوطا پیشی ، باتھ لیک کونا کی مخاطات نہ کرنا، آتھ کھی کان کی حفاظت نہ کرنا، قبلہ والی مان فیرہ و فیرہ و

یہ، یاای طرح کے اور بہت سے چھوٹے گناہ ایسے ہیں جن کو ہار ہار کرنے اور
کرتے رہنے سے پھر دہ صغیرہ نبیس رہتے ، بل کہ کبیرہ بن جاتے ہیں، اس لیے جب بھی کوئی
صغیرہ گنا ہوجائے ، تو اس کے بعد کوئی نیک کام کرلیس تو نیکی کرنے سے اس سے پہلے کیے
سخت صغائر معاف ہوجاتے ہیں۔ مثلاً تحیة الوضو، نوافل ، نفلی صدقہ ، نفلی روزہ یامستحب روزہ یا
نفلی نجے ، خلاوت قرآن یاک ، استغفار ، ذکر واذکار ، تو یہ ، دعاد غیرہ۔

ایتھے اٹھال انسانوں کی خیرخواہی، ہمردی، وادودہش، خم خواری، پاکیز وزندگی، صدق مقال، پتیم، ہوہ کی خبرگیری، رفاہ عام کے کام، مظلوم کی مدد، بیار کی تجارداری اور عیادت، خم رسیدہ لوگوں کی تفزیت، پریٹان حال کے لیے کوشش اور مدد، صله رحی، مہمان نوازی، اہل محلّہ اور پڑوی کے ساتھ حسن سلوک، اپنے ملک وطن کی بھی خواہی، قومی املاک کی حفاظت، خوش خلتی، خندال پیٹانی وغیرہ، وہ نیک کام جی جن سے صغیرہ گناہ بالتو پہلی معاف ہو جاتے ہیں؛ جب کہ کبیرہ باتو ہہ کے معاف نہیں ہوتے، یا گاراگران سے بالتو یہ کے مرگیا تو اللہ چا ہیں تو معاف کردیں، البند وہ کبیرہ جوحقوق العباد سے متعلق ہیں ان کواللہ تعالی بھی معاف نہیں فرما کمیں گے، ان کا بدارتو نیکیوں کودے کریاان کے گناہوں کوای حقوق تعالی بھی معاف کردی تو معاف العباد کو ضاف کردے تو معاف العباد کو صاف کردے تو معاف

بڑے بڑے گنا ہوں ہے معافی کے لیے گنا ہوں سے تو بدواستغفار کرنے کو کہا گیا ہے، بڑے گنا وتو بہے معاف ہوجانے کی نصوص میں بشارت دی گئی ہے۔

#### حديث (۵) مبت معرفت الهي كي بنياد

عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: "الْمُحَبَّةُ أَسَاسُ الْمَعْرِفَةِ وَ الْعِفَّةُ عَلَامَةُ الْيَقِيْنِ وَ رَأْسُ الْيَقِيْنِ النَّمَ وَيَ الْمُعَرِفَةِ وَ الْعِفَّةُ عَلَامَةُ الْيَقِيْنِ وَ رَأْسُ الْيَقِيْنِ النَّمَ وَيَ وَأَسُ الْيَقِيْنِ النَّمَ وَيَ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

تشريح: اس ارشادگرامی میں آپ سلی الله عليه وسلم نے تين يا تمن ارشاد فرمائی ہیں ، جو بڑی قیمتی ہیں ،اگر بند ہ ان کواپنے اندر پيدا کر لے ، تو و ہ اللہ کالپنديد ہ بند ہ بن سکتا ہے۔

بری بین ہیں اس بیروان واپے امدر پیدا سے ابودہ اللہ کا پستہ پیرہ بیرو ہیں ساہے۔ پہلی بات اس ارشاد میں جو ذکر کی گئی ہے، وہ یہ ہے کہ محبت معرفت الٰہی کی بنیاد ہے، اللہ کو پہچاننا محبب الٰہی کی بنا پر ہوتا ہے؛ انسان کو جس ہے محبت ہوتی ہے اس کی ذات وصفات کی معرفت حاصل کرنے کے لیے بے چین رہتا ہے، جب تک اس کے ہارے میں

وصاب کی طرف کا س رہے ہے ہے بین رہا ہے، بہت اس کی کیاعادات معلوم نہ کر لے صرفیل ہوتا، وہ بید جاننا جا ہتا ہے کہ اس کامحبوب کیسا ہے، اس کی کیاعادات معدد کے کا کار دین میں میں جان کے کہا کا بدائم میں جانگی گئے۔ اقد میں شرفی میں میں کی

جیں اور کیا کیا صفات ہیں؟ اس کی کیا کیا اوا نیں ہیں؟ وہ کن باتوں سے خوش ہوتا ہے؟ کن باتوں اورا عمال سے ناراض ہوتا ہے؟ اس کو جانے کے لیے بے چین ہوتا ہے، جب ان سب

منفات کی اس کومعرفت حاصل ہو جاتی ہے ، تو پھر اس پٹمل کرتا ہے۔ جس کولسی سے تعلق اور

محبت ہی نہ ہوراتو وہ اس کے بارے میں معلومات کی کوشش ہی نہیں کرتا ، نہ اس کے احوال جا ننا علیمتا ہے کہ اس کی ذات صفات کی تفصیلات معلوم کرے۔ اس کا نام من کر اس کے دل میں م

كُونَى يَجِيان بيدا موتى نه طاقات كى خوامش الجرتى ب، نه رويت كاشتياق اور نداس كى

مفات اورخو بیوں کا تذکر وسنمنا پیند کرتا ہے، لیکن اگر محبت بیوتو پھراس کی ایک ایک اوا کومزہ اس کی درک کا تذکر وسنمنا پیند کرتا ہے، لیکن اگر محبت بیوتو پھراس کی ایک ایک اوا کومزہ

لے لے کر بیان کرتا ہے، اس پر جان چیز کتا ہے، رات دن اس کے نام کی مالا جیتا ہے، ای

کے گیت گاتا ہے۔ عشق مولی کے کم از کیلی بود کوئے گشتن بہراواولی بود ووایئے آپ کو گیند بناویتا ہے، جو کلی کلی اس کی تلاش میں بعثکتی پھرے۔ دوسری بات سارشاد

فرمائی گئی ہے کہ آ دی کے یقین اور ایمان کی علامت اور اس کی قوت اور اعتاد کا پیتہ اس کی عفت سے چلنا ہے کہ وہ اینے آپ کو کتنا گناہوں ہے، نافر مانیوں، نا مرضیات سے تا پیند بدگی ہے بچاتا ہے، جتنا اس کو پی خیال رہتا ہے کہ کہیں اللہ خفانہ ہوجا کیں وان کی مرضی کے خلاف نہ ہوجائے ؛ وہ ہروقت ان کی خوشنو دی کے اتوال ، افعال اور اتمال کی فکر میں رہتا ہ اور ناخوشی سے مجتنب رہتا ہے، تو بیعلامت ہے کہ اس محص کا ایمان ، اس کا یقین قو ی ے اس نے اللہ تعالیٰ کواس کی جمعے صفات کے ساتھ جانا ہے ،اس کے قبر وغضب کو جانتا ہے ؟ بھی تواس نے اینے آپ کوعفیف اور یاک دامن ،صادق ،امین اور امر بالمعروف اور بھی عن المنكر كاخوكر بنايا ہے، كو يا يقين كى ترازو،اس كا اپنے آپ كو ہر برائى سے بحانا، ہرعيب سے بچنا اور ہر گناہ کو چھوڑ تا ہے۔ تیسری یات ارشاد فرمائی کدانٹد کی تقدیر برراضی رہنا ہی یقین کی اصل ہے،اس لیے کہ جو یہ یفتین کرے گا کہ اللہ تعالیٰ کا ہر فیصلہ حکمت برجتی ہوتا ہے،وہ علیم ي \_"فعل الحكيم لا يخلوعن الحكمة"وه الله كي طرف عيهون والع برفقلي راضی ہوگا، کسی شکوے کوزبان برنہیں لائے گا، بل کدا گرکوئی بات خلاف طبع پیش آئے گی اور عقل اس کے اچھا ہونے کا کوئی فیصلہ نہ کریار ہی ہوتہ بھی وہ یہ کہے گا کہ بید ہماری عقل کا فتور ے۔اللہ کا کوئی فیصلہ غلط یامفٹرنیں ہوتا ،اس فیصلے کی اچھائی اور اس کے مال کی بہتری تک ہماری ناقص عقل نہیں چھنے یار ہی ہے، یا ہماراول اس کی خوبی کے ادراک سے قاصر ہے۔ یقیمنا ان سے اس فیلے میں سب بندوں کا مقادے، اگر چصورہ سے بات نا گوار معلو، ہورہی ہو، مگر ما لا اور انجام کے اعتبارے اس ہے بہتر کوئی فیصلہ بیں ہوسکتا، جس محض کی پیسوچ بن جائے ، جس كااعتبارا بيناللد يراس درجه كامو، مجهلواس في يقين كى كمراني كوياليا ب- وه واقعناالله كو حکیم جانتا ہے، پھر جب بندے ہے ایسے اعتباد ویقین کاظہور ہوگا،تو اللہ بھی اپنے بندے کے گمان پر پورے اتر تے ہیں ،اس فیصلے کواس کے حق میں ضرور مفید کر دکھا تیں گے، وہ اپنی کھلی آتکھوں ہے دیکی سکے گا کہ وہ فیصلہ جو مجھے میرانفس ظلم ہٹلا رہا تھا، وہ عین انصاف اور میرے لے میکروں بھلائیوں کا ضامن ہے۔

#### حديث (٢) نيك بختي اور بدبختي كي علامتين

(ملحات)

فرجمه صورسلى الدعلية وسلم فقل كيا كيا كيا كديد يخى كي جارعلامتين إن من الم

(۱) بیجیلے گنا ہوں کو جملادینا، حالاں کدوہ خداکے پہال محفوظ ہیں۔

(۲) تیجیلی نیکیوں کو یا در کھنا ، حالان که معلوم تبین که دور د ہو تین یا قبول۔

(٣) كى كى خى كا دنياوى ترتى كے معاطم ميں اپنے سے برو سے ہوئے پر نظر ركھنا اور

ویل حقیت براینے سے ممترکود کھنا۔

اورسعادت کی چارعلامتیں ہیں: (۱) پچھلے گنا ہوں کو یا در کھنا۔ (۲) اور پچھلی نیکیوں کو بجول جانا۔ (۳) اور دین پراپنے ہے بوجے ہوئے کو دیکھنا۔ (۴) اور دنیا کے لحاظ ہے اپنے سے کمتر کو دیکھنا۔

تشویح: آپ کی ہریات ہر تھیجت ہر جمبیان انوں کے لیے انتہائی مفید دنیا وآخرت میں اس کی کا میابی کی ضامن ہوتی ہے، کاش کہ لوگ اس پر عمل کریں، آپ نے اس حدیث میں بد بختی کی جا رنشانیاں ذکر فرمائی ہیں: (۱) انسان کا اپ ماضی میں کی گئی ہرائیوں اور گنا ہوں کو بھلاد بنا اس پر ندامت اور معافی اور استغفار نہ کرنا اور یہ بھنا کہ اتنی مت گزرگئی شاید اللہ تعالیٰ بحول گئے ہوں گے، ان کے پاس میر اماضی کار کا ڈھنوظ نہ ہوگا، لہٰذا کوئی محاسر نہیں ہوگا، تعالیٰ بحول گئے ہوں گے، ان کے پاس میر اماضی کار کا ڈھنوظ نہ ہوگا، لہٰذا کوئی محاسر نہیں ہوگا،

 مقابے میں بیرخدا کے فضل ہے بہت اجھے حال میں ہے: اس کوتو اپنے ہے کم تر مال والوں کو و کیے کر اللہ کا شکر ادا کرتا چاہیے تھا کہ میں ان سیکر وال غریبوں کے مقابلہ میں خدا کے فضل ہے اس کے حال میں ہوں۔ اس ہے اس کوحوصلہ ملکا ، اظمینان ہوتا ، خدا تعالی کی فعمتوں کی قدر ہوتی اور شکر کے جذبات بیدا ہوئے ، تو اللہ اس شکر کے نتیجہ میں اس کو حزید عطافر ماتے ، جیسا کہ شکر یراس کا وعدہ ہے: "کنن شکر تم الازید نکم "۔

چوتھی بدیختی ہے ہے کہ دین اور دینی اٹھال اور دینی زندگی کے باب میں انسان اپنے سے کم تر دین پڑھل والوں کو دیکھتا ہے کہ وہ دینی اٹھال میں اس سے بھی کم درجے کے ہیں، سے عقلتہ

ان كى عقلتين اس برهى دونى بين-

یدد کی کروہ سوچنا ہے کہ میں بہت اچھا ہوں ، ویکھولوگ جھے جی بدتر اور قبل شن کوتاہ ہیں ؛ جب کہ میں ان ہے کتا اچھا ہوں۔ اس سوچ کے بیجے بیں اس میں فخر اور خود پہندی کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ اور وہ اپنی اتی جی حالت پر قاضع ہوجا تا ہے۔ اس کی روحانی ترقی رک جانی ہے ، وہ یہ ہو لیتنا ہے کہ بیجھا ہا اس سے ذاکد کرنے کی ضرورت نہیں ہے ، میں قو بہت سے ان لوگوں ہے آگے ہوں جو جھے یہ چیچے ہیں ، یہ جذبات اس کو ترقی سے مافع ہوتے ہیں ، یہ جذبات اس کو ترقی و کھتا ، اور گھرا پی کوتا ہی پر نظر کرتا ، کہ دیکھولوگ اتنی مشغولیتوں کے باوجود کیسے کیے نیک و کھتا ، اور گھرا پی کوتا ہی پر نظر کرتا ، کہ دیکھولوگ اتنی مشغولیتوں کے باوجود کیسے کیے نیک اعلیٰ کررہے ہیں ، گورشوں کے ان اعلیٰ میں کوتا ہوں ہو گھرا پی کوتا ہی ہو ہوئی ہوتا ہوتی ، گوتا ی پر اعلیٰ ہیں کوتا ہوں ہوتی ہوتا ہوتی ، گوتا ی پر افسی ہوتا ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہوتا ہوتا ہوتی ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہیں کہ جس نے بندے کی مطرف توجہ کی گیاں بندہ میتوجہ نہ ہوتا تو ہی نے اس کی طرف توجہ ہوتا ہی ۔

بندے کو ہر وقت اپنے اللہ کی طُرف متوجہ رہنا جاہیے، نا معلوم کس وقت ان کی خصوصی توجہ ہو،اور بندہ اس وقت عافل ہوتو محروم ہوجائے گا۔

صوفیا کاتو کہتا ہے: جس دم عافل اس دم کافر بائد کہ عافل ازاں شاہ نہ باشی شائد کہ نگا ہے کند آگاہ نہ باشی

### حدیث (۷) اچھائی کے چار بنیاوی زیے

عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُنَّهُ قَالَ (أُصُولُ) الْأُمَّهَاتِ أَرْبَعُ: (1) أُمَّ الْأُدُويَةِ (٢) وَأُمَّ الْآدَابِ (٣) وَأُمُّ الْأَمْوَيَةِ قِلَّةُ الْآدَابِ (٣) وَأُمُّ الْعَبَادَاتِ (٣) وَ أُمَّ الْعَبَادَاتِ قِلَّةُ الْآكُلِ، وَ أُمَّ الْعَبَادَاتِ قِلَّةُ الذَّنُوبِ، وَأُمَّ الْاَمَانِي الْعَبَادَاتِ قِلَّةُ الذَّنُوبِ، وَأُمَّ الْاَمَانِي السَّبُرُ. (سمات ) ١٠/٠٠ الصَّبُرُ. (سمات ) ١٠/٠٠٠

توجمه جضور سلی الله علیه وسلم بروایت ب، که ما تین (اصول) جارین: (۱) دواؤن کی مان (اصل) ر ۲) آداب کی مان (اصل) ر ۳) عبادت کی مان ( ص) آرزوؤن کی مان (اصل) \_ \_ \_ بن دواؤن کی اصل کم کھانا ہے۔ اور آداب کی اصل کم بولنا۔ اور عبادات کی اصل گناہ ہوں کا کم کرنا۔ اور آرزوؤں کی اصل صبر ہے۔

تشوریع: سب سے بڑی دواکم کھانا ہے۔ اورسب سے بڑاادب کم بولنا ہے۔ سب سے بڑی عبادت گنا ہول سے بچنا ہے۔ اورسب سے بڑی آرز ومبر کرتا ہے۔ جس فخض کو بیر چار نفستیں حاصل ہوجا کیں ،اس کے نیک اورصالح ہونے بی کیا شک ہے۔ کم کھانے بیل محت کا راز ہے، کم خور بھیشہ محت مندر بتا ہے، غذا بیل ہے اصولی اور بسیار خوری ہی آ دی بیل مختلف امراض کے پیدا ہوئے کا باعث ہوتی ہے۔ معدہ تو شکی ہے، اگر اس بیل گندگی یا زہر پیدا ہوگا، تو وہ خون کے ذریعے سارے بدن بیل سپلائی ہوگا، اور پورے بدن کو خراب کردے تو گا۔ معدہ تو طباخ ہے، اگر طباخ کھانے کو کچار کھی، یا اجزا بیل غیر ضروری اضافہ کردے تو کھانا بدمز واور معنر ثابت ہوگا، اس لیے معدہ پرزیادہ پو جھندڈ النا چا ہے۔

بھوک ہاتی رکھ کرکھا کمی ،خوب چہا کرکھایا جائے اور جب تک خوب بھوک نہ لگے
تب تک نہ کھا کمی ، کھانے کے بعد تھوڑی تھوڑی در بیس بار بار نہ کھا کیں۔ بیسب باتیں
معدو کے لیے معنر ہیں ،اور معدہ خراب ہوالو سمجھاو پورابدن خراب ہوجائے گا۔
سب سے بردا اوب کم بولنا ہے : زیادہ بولئے سے وہ باتی بھی بولی جاتی ہیں جو گناہ

کاباعث ہوتی ہیں۔ فیبت ، جھوٹ ، چھٹی ، سرز دہوجاتی ہیں، زیادہ پولئے ہے دل مرجاتا ہے دل زبس گفتن ہیر و در بدن گرچہ گفتارش در بود در عدن زیادہ بولئے والے کااحتبار ختم ہوجاتی ہے ، زیادہ پولئے والے کااحتبار ختم ہوجاتا ہے ، زیادہ پولئے والے کااحتبار ختم ہوجاتا ہے ، وہ فعال نہیں ہوتا، کا م کرنے شم مستعد نہیں ہوتا۔ زیادہ پولئے والا باتوتی اور تو ال ہوکررہ جاتا ہے ، زیادہ بولئے والے ہے ایک ہا تیں سرز د ہوجاتی ہیں ، جن ہے اس کورجوع کرنا پڑتا ہے ، اور دسوائی ہوتی ہے ، محافی مانگنی پڑتی ہے ، موجاتی ہیں ، جن ہے اس کورجوع کرنا پڑتا ہے ، اور دسوائی ہوتی ہے ، محافی مانگنی پڑتی ہے ، خضو ہے ، کہ بیر یوانا ہے ، اور نگھ اس کی جن اس کو چیکو کہتے ہیں ، ذیان ایک ایسا عضو ہے ، کہ بیر یوانا ہے ، اور نگھ کی بندہ و جاتی ہے ، تو پھر پولٹ ہے ، اور نگھ کی بندہ و جاتی ہے ، تو پھر پولٹ ہے ، اور نہ بیاں کو جاتی ہے ، اور پھر کا کہ ہیں ہو کہتے ہیں ، کہ دیر تی ہو اس کی پا داش میں پٹائی کھائی پڑتی ہے ، ای لیے صدیت میں ہے ، کہ ہر تی سارے اعتبازیان سے پناہ مانگتے ہیں ، کہ د کھوتہ تھی گئری میں پھروں کو فیکا کہ دوسر سے مشہور دافقہ ہے : تالا ب سو کھنے پر دو بھے ایک گئری میں پھروے کو فیکا کہ دوسر سے مشہور دافقہ ہے : تالا ب سو کھنے پر دو بھے ایک گئری میں پھروے کو فیکا کہ دوسر سے نیادہ باکی طرف اڑا کر لے جارہ ہے تھے ، اور اس کونہ پولئے کی تا کید کردی تھی ، مگر پول پڑا، تو نیاں ہوگئی ۔ تالا ب کی طرف اڑا کر لے جارہ ہے تھے ، اور اس کونہ پولئے کی تا کید کردی تھی ، مگر پول پڑا، تو نیاں ہی کھروں کو فیکا کہ دوسر سے خالیاں ہیں کہ کھری کیا ہی کہ دوسر سے خالیاں کی کھری کھرائیا۔

انٹرویویں عمومازیادہ بولتے والے عی فیل ہوتے ہیں، جب کہ جتنا پوچھا جائے

سرف اتنائی پولنا جا ہے۔
تیسری تفیحت بیہ کے کہ عبادات کی جڑ گناہ ہے ، پہنا ہے ؛ اس لیے کہ تنی ہی عبادت شرکو جہاں گناہ کئے کہ سب عبادت گل جا ہی ہے ، اکارت ہوجاتی ہے ؛ چنال چہ حدیث ش ہے ، کہ قیامت میں سب عبادت گز ارلائے جا تیس کے ، گران کے او پر دوسروں کے مظالم کا پوچہ ہوگا ، اس کے بدلہ میں ان کی عبادت کا تو اب مظلومان کو دلا دیا جائے گا ، اور وہ خالی ہاتھ رہ جا تیس کے مطام ہوا کے گناہ ہے ، پینا ضروری ہے ، ورنہ عبادت کا نفع بھی حاصل شہوگا ، گناہ ہے ، گناہ کا کہ بات ہوگا ہے ، گناہ ہوگا کی جہادت کا کیف جا تا رہتا ہے ، عبادت کی رونی ہے ، ورنہ عبادت کی تو بھی جا بار بتا ہے ، عبادت کی رونی ہے ، ورنہ عبادت کی تو بھی سب کرلی جاتی رونی خردہ ہوجاتا ہے ، عبادت کی تو بھی سب کرلی جاتی ہوگا ہی میں سب کرلی جاتی ہے ، دل پر سیاہ نقط لگا دیا جاتا ہے ، دل گناہ کی خوست سے مردہ ہوجاتا ہے ، پھر کوئی عبادت میں جدل پر سیاہ نقط لگا دیا جاتا ہے ، دل گناہ کی خوست سے مردہ ہوجاتا ہے ، پھر کوئی عبادت

اس كوزنده نيس كرپاتى ، جب تك كدي تى توبدند كركى اس ليكس وشيطان كافوائ كاه ، وجائے ، تو فوراتو برنى چاہے اور فوراكوئى نيك كام كرلينا چاہے ، اس ليے كد الله المحسنات يدهن السينات " فيكيال بديوں كوختم كرديتى بيں ، مكروه كناه جن كاتعلق حقوق العبادے ، وه وه تواس وقت تك فتم نيس بوتے ، جب تك صاحب حق كاحق اواند كرديا جائے ، يااس معاف كراليا جائے كى كاول دكھا كركوئى بحى دنيا بيس معاف كراليا جائے كى كاول دكھا كركوئى بحى دنيا بيس شكھى نيس روسكتا، آخ نييس تو كل اس كى مزايا ليا كا۔

چونی بات آرزوں کی جڑ عبر ہے، ساری آرزو کیں دنیا میں کس کی پوری ہوتی ہیں، جیل آرزوں کی بات آرزوں کی جڑ عبر ہے، ساری آرزو کی بین دنیا میں اتنی ہوتی ہیں، جن کا اختتام ہی نہیں، بڑھا ہے میں بیا ور بڑھ جاتی ہیں، خصوصاً مال اور عمر کی زیادتی اس لیے اس غم سے چھٹکا رے کا بہترین علاج صبر وقناعت انسان کو ہے، بیا تنی بڑی تھیجت نہیں، صبر وقناعت انسان کو احمینان کی دولت سے مالا مالا کرد ہے جیں، اور ساری فکروں اور غموں سے نجات دلاتے ہیں اور ساری فکروں اور غموں سے نجات دلاتے ہیں اور صبر دہ ہے جو "عند صدمة الأولى" جو ورندآخر کا رتو سب کو ہی صبر آجاتا ہے۔

#### حدیث (۸)

چناں چہآپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: غصداورغضب انسان کی عقل کے جواہر کو معطل کر دیتا ہے،جس ہے وہ برائی اور اچھائی، نیکی و بدی، فرمایر داری اور نافر مانی میں فرق معطل کر دیتا ہے، فصد آتے ہی سنجید گی ہے سوچنے کی حس دب جاتی ہے،اور انسان کنٹرول کھودیتا ہے؛ کھراس کا ہرقول وقعل غلط سمت کی اطرف مائل ہوجا تا ہے، سنجے سوچ استے وقت کے لیے مختم ہوجا تی ہے،معلوم ہوا غضب عقل کوزائل کر دیتا ہے۔

ای طرح ایک بیمادی حمد به حمد غضب کا پوتا ہے، اس لیے کہ خضب کے نتیج بیں انسان میں انقام کی آگ جرک اضحی ہے، لیکن جب انقام نیس لے پاتا، تو پھراس شخص ہے کیندر کھنے لگتا ہے، اور کو یا کیند فضب کا بیٹا ہے، اور کیند جب فقی جاتا ہے، تو وشمنی حد کو گائی جاتا ہے، تو وشمنی حد کو گائی ہاتی ہے، تو پھرانسان اپ مغضوب اور وشمن کی نعمتوں کے ذوال کی تمنا کرتا ہے، بھی تمنا حمد کہ لاتی ہے، تو گویا حمد پوتا ہے، اس کا باپ کینہ ہے، اور اس کا وادا طعمہ ہے۔ حمد کے بارے میں فرمایا گیا: کہ وہ دین کو زائل کردویتا ہے۔ دین جوانسان کا سرمایا اور مدار نجات اور بارے میں فرمایا گیا: کہ وہ دین کو زائل کردویتا ہے۔ دین جوانسان کا سرمایا اور مدار نجات اور

خوشنودی رب کا ذر بعیہ ہے، حسداس کوخم کردیتا ہے، اس لیے کہ حسد براوراست اللہ تعالیٰ
کے فیطے کو معاذ اللہ غلط گردائیا ہے، اللہ نے جس بندے کواپئی نعمتوں، بلندیوں، عزتوں، مقولیتوں، سرفرازیوں سے نوازا ہے، بیر حاسدان کا زوال چاہتا ہے۔ یا توبیہ چاہتا ہے کہ اس سے زائل جوکراس کوئل جائے اور وہ محروم ہوجائے۔ یابیہ چاہتا ہے کہ وہ نعمت چاہے بجھے نہ طے، میرے محسود کے پاس قطعاً ندر ہے۔ ظاہر ہے بیداللہ کی عطاء بخشش اور فیصلہ کے ساتھ مقابلہ ہے، جو خدا کو قطعاً پسندنیس، اس کی اس تمنا اور حسد ہے، اس کا دین جو خدا پری اور خدا کے فیصلہ کے ساتھ کے منافر سے نام کہ دائل ہوجاتا کے فیصلہ اور قانون پر پورا اعتماد رکھنے سے عبارت ہے، وہ بی مشکوک، بل کہ زائل ہوجاتا ہے۔ ظاہر ہے بیا بیک انسان کا برداز بردست نقصان ہے۔

ای طرح آپ سلی الله علیہ وسلم نے فر مایا: لا کیے حیا کے ذوال کا ذریعہ ہے؛ لا کیے اور طمع آیک ایسی خصلت ہے، جوآ دی کی ایک بہت ہوئی خوبی حیا، خود داری، قناعت اور خود ی کے پر نچے اڑا دی ہے، جوہ اس کوا تنا ذکیل اور رسوا کر دیتی ہے کہ وہ ادنی آ دی کے سامنے بھی اپنی خود داری کومعمولی موہوم نفع اور خواہش کے لیے پامال کرنے ہے در لیغ نہیں کرتا؛ ساری عزت خاک میں مل جاتی ہے؛ حیا جوا کی ایسا دھف اور جو ہر ہے، جس ہے آ دمی ضبط ساری عزت ناک میں مال مال ہوتا ہے؛ حیا جوا کی ایسا دھف اور جو ہر ہے، جس ہے آ دمی ضبط تنس کی دونت سے مالا مال ہوتا ہے، طبح کی وجہ سے اس جو ہر سے محروم ہوجا تا ہے۔

ایک بیاری آپ سلی الله علیه وسلم نے فرمایا: فیبت ہے، جو کمل صالح کوختم کردی تی ہے، عمل صالح بی تمام یا کیزہ جذبات اور کلمات کو خدا کے پاس آسانوں پر پہونچانے کا فرراییہ ہے، عمل صالح بی کیزہ کلمات اللہ کے پاس مینچے ہیں، اور عمل صالح ان کلمات کو اللہ تک پہنچاتے ہیں۔ "إليه يصعد الكلم الطيب و العمل صالح يو فعه "اور فيبت جبعمل صالح بی کوختم کردے گی، تو تو عمل صالح بی مسات کو اللہ تک کیے لے جائے گا، فیبت ای کوختم کردے گی، تو تو عمل صالح بی پردہ دری ہے، جو اللہ کو بے انہا تا پند ہے، البذا اس کی پودہ دری ہے، جو اللہ کو بے انہا تا پند ہے، البذا اس کی نوست سے فیبت کرنے والے کا عمال صالح جو اللہ کو جائے ہیں۔



#### حدیث (۹) قیامت کےدن چھکاراناممکن

عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَنَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ يَحْتَجُّ يَوْمَ القِيَامَهِ بِأَرْبَعَةِ أَنْفُسِ عَلَىٰ أَرْبَعَةِ لَجِدًا سِ ١٤ النَّاسِ عَلَى الأغنياء بِسُلَيْمَانَ بَن دَاؤُدَعَلَيْهِ السَّلَامُ، وَعَلَى الْعَبَيد بِيُوْسُفُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَ عَلَى الْمَرْضَى بِأَيُّوبَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَعَلَىٰ الْفَقُرَاءِ بِعِيْسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ . (منمات) صفي فرجعه نی اکرم سلی الله علیه وسلم بروایت ب که آب صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا کہ:اللہ تعالی قیامت کے دن جارلوگوں پر جار شخصوں سے جست قائم کرے گا، مالداروں یر حضرت سلیمان علیہ السلام کے ساتھ ، اور غلاموں پر حضرت بوسف علیہ السلام کے ذریعہ ، بتارون برحفرت ابوب عليه السلام كي ذريعه اورفقرا برحفرت عيني عليه السلام كي ذريعه-تنشوایج: عام طویر آ دی الله کی عبادت نه کرنے کے لیے عیار امور کو جحت بنا تا ہے: مجھی آدى بالدار ہوتا ہے، بالدارى كى وجد ساس كوائنى مشغوليت وش آتى ہے كدس كھجانے كى قرصت نہیں ملتی، کارخانے جاتا ہے، کہیں نو کروں کی تگرانی کرنی ہے، بھی ملاز مین کو تخواہ بانتنی ہے، مجھی مال تجارت مارکیٹ بھیجنا ہے، پھر حساب و کتاب کرنا ہے،خریداروں کو کمپنی وین ہے ، بھی کی تقریب میں جاتا ہے ، بھی حکومت کوئیس دینے اور اس کی کاغذات کی تیاری ، یہ سب مالدار کی ایک مشغولیت ہیں، جن کو بہاتا بنا کر، وہ اللہ کی عبادت اور دین کے کامول کو تیمور و یتا ہے میاان میں کوتا ہی کرتا اورائی وانست میں اس کو بہت برد اعذر تجھتا ہے۔اللہ تعالی ال فتم كے بالداركے اعد اركون كر ، اس كے خلاف بطور جحت كے ، حضرت سليمان عليه السلام کوپیش کریں گے، کدان کی مالداری ،حکومت اورمصروفیات تم سے بزار گنازیادہ تھیں، پھران کو کیے عبادت اور دین کاموں کے لیے وقت ملتاتھاء تم او ان کے مقابلے میں بہت کم مصروف تنے، پرتم نے کیول عبادت اور دین کے کامول میں حصرتیس لیا،معلوم ہواتمہارا عذر اعذ دلك ب

اگر کوئی غلام یا ملازم اپنی ملازمت اورای افسر اور آقاکی ملازمت کا عذر پیش کرے گاکہ بین آو اونی ملازم اپنی ملازم اپنی ملازمت اورای کے احکام کی بجا آوری ہے بیجے فرصت ہی بین اندین ملازم یا غلام تفاء آقاکی فدمت اورای کے احکام کی بجا آوری ہے بیجے فرصت ہی بین ملتی تھی ،کہ بیس عباوت کرتا ہیا دین کا موں بیس ہاتھ جٹا تا ہتواس کے سامنے حضرت یوسف علیہ السلام کی مثال لائی جائے گی ،کہ وہ بھی فلام بنائے گئے تھے ،الن ہے بھی کا مرابا جا تا تھا، پھروہ کیے وقت نکال کر اللہ تفالی کی عبادت اور دینی دعوت کا کام کرتے تھے ،معلوم ہوائم کوکرتا ہی نیس تھا، ترہا را غلامی کاعذر ،عذر اللہ ہے۔

اگر گوئی اپنی بیماری کو عبادت چھوڑنے کی وجد جواز بنائے گا، کہ مرض نے بھے مہلت ہی کہاں دی کہ شرع عبادت کرتا ،اور دینی خدمت انجام و بتا، تواس کے سامنے حضرت ابوب علیدالسلام کی مثال لائی جائے گی کہ ان کی بیماری کتنی بخت تھی، جسم بالکل عُرهالی اور زخموں سے چوراور گوشت گل گیا تھا، جی کہ ان کی بیماری کتنی بخت تھی، جسم بالکل عُرهالی اور زخموں سے چوراور گوشت گل گیا تھا، جی کہ بدن کے رہیے رہیے دینے خون اور بیپ رہی تھی ۔ کیڑے پڑے تھی ، اور دوا دارو، یا طبیب اور خادم بھی نہیں تھا، پھر بھی ایک لیحہ کے لیے بھی اللہ کے ذکر اور یاد سے عافل نہ ہوئے ، تیری بیماری تو اس درج کی شقی ، پھر بھی تو فرائض تک ادائیس کرتا تھا، معلوم ہواتو جھوٹا ہے ، تیرا عقری بیماری بیاں نا قابل قبول ہے۔ تیرا عقری بیماری بیان نا قابل قبول ہے۔

اگرکوئی فربت اور تا داری اور دوسرے وسائل حیات اور ضروریات زعر گی ندہونے
کو عبادات سے فغلت اور دبئی کا مول بی حصد ند لے سکنے کو جمت بتائے گا، تو اللہ تعالی اس
کے خلاف حضرت عیسی علیہ السلام کو دکھلائیں گے کہ دیکھو جمارے بید بندے زاہد اور تا رک دنیا
تنے ، ان کے پاس مکان بھی نہ تھا، سامان لینڈ ریشر ورت بھی مہیا نہ تھا، زیادہ ترسفر بی رہنے ،
پر بھی اس عسرت اور تنگ حالی کے جماری عبادت اور ذکر بی سب سے آگے تھے، کیا تمہارا
عسر اور اسباب کی قلت ان سے بھی کم تھی ؟ ہر گرنہیں ، پھرتم نے جماری یادے لیے دفت کیوں
شر کالا ؟ معلوم ہوا تمہارا عذر انگ ہے، تم من اے شخص ہو۔

ان مثالوں سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم ساج کے ہر طبقے کے لوگوں کو یہ ہتاا تا جا ہے ہیں کہ تم عمل میں کوتا ہی کے لیے کسی بھی عذر کوبطور جحت چیش نہیں کرسکو گے؛ اس دنیا میں ہر قسمی عذر والے موجودر ہیں ، مگر انہوں نے اللہ کی عبادت ، فرماں برداری ، اللہ کی یا داوردین کے کا موں میں سنتی تبین برتی؛ ساری مشخولیات، بیاریون، فربتون اور ملازمتوں اور فرینون اور ملازمتوں اور فرینون میں بھی اللہ کی یاداوراس کی عبادت کے لیے وقت نکال آبیا ہے۔ پھرتم ان سے کم درج کے اعذاد کو اپنی کوتا ہی گئے گئے جت بنا سکو گے؛ اس لیے یاد رکھو! ونیا کی ضرورت، جھیلے، بیاری، وُ کھی، مشغولیت بھی چلتی رہتی ہاور آئیس سب مصروفیات میں سے اگر انسان چا ہے اور اللہ کے احسان کا استحضار کرے یا اس کی عاکمیت اور گرفت کوسامنے رکھے، تو وقت نکال لینا دشوار ٹیس، بل کدا ہے بہ ظاہر اعذار رکھنے والوں کا وقت نکال کر عبادت کرنا، اللہ کے یہاں بڑی قدر کی نگاہ ہے دیکھا جا تا ہے، اور اس کے دنیاوی کا موں میں برکت دے دی جاتی ہے۔ مصروف شخص کی عبادت کود کچے کر دوسرے لوگوں کو ترغیب سکتی عبادت کرنا، اللہ کے دبیات بالہٰ اان کے اس کود کچے کر قواب کی کا اللہ کی خوشنودی کی وجہ بنے کی وجہ سے تو اب طرح اس کا تو اب و بل ہوجائے گا، اللہ کی خوشنودی کی وجہ سے تو نے گھا لیے نگا جائے گا، دل جمی نصیب ہوگی، اولا د پر بھی انجھا اثر پڑے گا، وہ بھی اس کی مستحدی سے بیتی لے گی۔

#### حدیث (۱۰) مصیبت رصر کابے حاب اجر

پھر اہل صوم لائے جا کیں گے، وہ بھی تراز و کے ذریعے پورا بدلہ دیئے جا کیں گے۔ پھر وہ لوگ لائے کی موں گی، ان کے لیے نہ تو لوگ لائے کی موں گی، ان کے لیے نہ تو تو تراز ولگائی جائے گی اور نہ نامہ انکال کھولے جا کیں گے، بل کہ ان کو بلاحساب وکتاب پورا بدلہ دیا جائے گا، یہاں تک کے اہل عافیت، اُن کا ثواب دیکھ کرتمنا کریں گے، کہ کاش ہم اُن جسے ہوئے۔

تشریح: قیا مت کا دن کیوں کہ انصاف کا دن ہوگا، اور ہر خض کواس کے ہر کمل کا خواہ چھوٹا ہو یا بڑا، خواہ عباداتی ہو یا اخلاقی یا معاشرتی اور معاملاتی ، پوراپورا بدلہ انصاف والی تر از و کے ذریعے تول کر دیا جائے گا، کوئی کی ہیشی نہ کی جائے گی ، نہ ڈٹٹری ماری جائے گی ۔ چتال چہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: حشر کے میدان ہیں نماز یوں کو نماز کا، روز مے داروں کوروز ہ کا، بھر پور بدلہ، پورے انصاف کے ساتھ دیا جائے گا۔ ای طرح اور دوسرے اعمال خیر کا بدلہ دیا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا دیا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا ہے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تکا دیا جائے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا ہے گا ، نہ کی عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا ہے گا ، عمل کے بدلے ہے تحروم رکھا ہے گا ، عمل کے بدلے ہے تکا ہے تھا ہے گا ، عمل کے بدلے ہے تکروم کی جائے گا ، عمل کی جائے گا ، عمل کے بدلے ہے تک کی میا ہے تک کے بدلے ہے تک کے بدلے ہے تکروم کھا ہے تھا ہے تھا کہ بدل کے بدلے ہے تک کو بدل کی بدل کے بدل کے بدل کے تھا ہے تک کو بدل کے تھا ہے تھا ہے تک کے بدل کے تھا ہے تک کی دور تو تھا ہے تک کے تھا ہے تھا

بسب میں سہ بربر ہیں۔ بسب میں کے جنہوں نے دنیا جس تنگی پر داشت کی ، مظالم پر داشت کے ، ناانسافیاں ویکھیں ، بیار بوں اور ذہنی دباؤ کا شکار رہے ، بھی خوشی ، کشادگی ، فرحت اور صحت نصیب ندہوئی ، گر پھر بھی بھی ان کی زبان پر شکوہ یا ہے مبری اور خدا سے ہا اعتادی طاہر نہ ہوئی ، ہر وقت اللہ کی قضا پر راضی رہے ، مسبر وقت اللہ کی قضا پر راضی رہے ، مسبر وقت کا دامن بھی ہاتھ سے نہ چھو نے دیا۔ طاہر نہ ہوئی ، ہر وقت اللہ کی قضا پر راضی رہے ، مسبر وقت کا دامن بھی ہاتھ سے نہ چھو لیے دیا۔ ان لوگوں کو لا یا جائے گا ان کے اعمال او لئے کے لیے کوئی تر از و نہ لگائی جائے گی ، شاان کے اعمال نا ہے کھولے جا کی گاان کے اعمال او لئے کے لیے کوئی تر از و نہ لگائی جائے گی ، شاان کے اعمال نا ہے کھولے جا کی گان کے اعمال نوائی صبر و رضا پر پورا پورا بدلہ دیا جائے گا ہا

شان کے اعمال نامے کو لے جائیں گے، بل کدان کو اس صرورضا پر پورا پورا بدلہ دیا جائے گا، اتنابدلہ کہ وہ اپنے اللہ سے خوش ہوجا کمیں گے، اور اس بحر پورا جر کاشکر بجالا کمیں گے۔ ان کا دنیاوی مشقوں پر جوانہوں نے دنیا میں مبر کے ساتھ جھیلیں تھیں، اتنا کیٹر اجراورا تی نعتیں اور اللہ تعالیٰ کی بے پناہ خوشنودی کا فیصلہ بن کروہ لوگ جو دنیا میں آسانیوں، مال و دولت اور خوش حال رہ کر گئے ہوں گے، وہ صرت کریں گے، اور ان کو ان پر اتنا رشک ہوگا کہ بیتمنا فرش حال رہ کر گئے موں گے، وہ صرت کریں گے، اور ان کو ان پر اتنا رشک ہوگا کہ بیتمنا اور اللہ کی خوشنودیوں سے سرفر از ہوتے۔

اور اللہ کی خوشنودیوں سے سرفر از ہوتے۔

آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے اِس ارشاد میں غریب، نادار، بیار، مظلوم، اور بے سہارا اور ان کے لیے بے بناہ سلی ہے۔ نیز خوش حال اور مال داروں کو جنبیہ ہے کہ مظلوک الحال اور کال وحقیر نہ جانیں۔ قیامت میں وہ تم ہے ایستھے اور تمہارے لیے قابل رشک ہوں گے۔ نیز اپنی ان فائی خوشیوں پرغز ہند کریں، جنت کی اختوں کے مقابلے میں ان کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔

### حديث (١١) جنت ميں لے جانے والے اعمال

عُنُّ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنَهُ قَالَ: مَوُقُوفًا عَلَيْهِ أَوُ مُرَعُوفًا اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْلَا ادْعَاءُ الْغَيْبِ مَرْعُوعًا إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْلَا ادْعَاءُ الْغَيْبِ لَمُ اللَّهِ عَلَيْ خَمْسِ نفر أَنَّهُمُ أَهْلُ الْجَنَّةِ، الْفَقِيرُ صَاحِبُ الْعَيَالِ وَ الْمُرَّأَةُ الرَّاضِيِّ عَنْهُ أَهُولًا وَ الْمَتَصَدِّقَةُ بِمَهْرِهَا الْعَيَالِ وَ الْمُرَّأَةُ الرَّاضِيِّ عَنْهُ أَبُواهُ وَ التَّالِثُ مِنَ الدَّنْبِ. عَلَيْ زَوْجَهَا وَ الرَّاضِيِّ عَنْهُ أَبُواهُ وَ التَّالِثُ مِنَ الدَّنْبِ.

فر جمع: حضرت عمر رضى الله تعالى عند مروى بكدانبوں في حضور سلى الله عليه وسلم في في الله عليه وسلم في في في في في في في في الله عليه وسلم في في في في في في في في الله عليه وسلم و في في بنارت و في الله و في في بنارت و في منابول من في الله و في في منابول من في الله و في في منابول من في الله و في في منابول من في الله و الله و في في منابول من في الله و الله و في في منابول من في الله و الله و في في منابول من في الله و الله و في في منابول من في الله و الله و في في منابول منا

ب وں بوں ۔ پو پر یہ بات تو اس مدیث سے بیمعلوم ہوئی کہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم عالم الغیب ہوئے کے دنتو بدی تھے، بل کداس دعوے کے شاہے اور کسی بات سے اس پر کوئی استدلال نہ کر لے، اس سے بھی خاکف رہج تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ بیصفت صرف اللہ بی کے ساتھ دغاص ہے کہ تصوص میں صرف اللہ بی کی ذات کو عالم الغیب کہا گیا ہے۔

ووسری بات رہے کے بعض لوگ اپنی حالت بااپنی نیکی خلوص محبت ، اتباع شریعت كے اعتبارے حضورصلی اللہ علیہ وسلم کوا ہے معلوم ہوتے تھے کہ آ ہے سلی اللہ علیہ وسلم کا دل یولٹا تحاكه بدلوگ ضرورايخ اعمال اور حالات كے اعتبارے جنت میں جائمیں كے۔ آپ صلى الله عليه وسلم اس كوفتني طور يربطور وعوے كى بھي فرما كتے تھے،ليكن ايك تو كوئى آپ كے عالم الغیب ہونے کا دعویٰ نہ کرنے گئے۔ نیز جب تک صراحثاوتی سے اطلاع نہ ملے ، تب تک حتمی وعوى نبيس كيا جاسكتا \_كيكن نصوص شرعيه كى روشني اور مزاج شرع كوسامنے ركھ كر ، نيز عادة الله اوراس کی اپنے بندوں ہے محبت وحسن معاملہ پر منجانب اللہ بیٹارتوں پر اعتاد کر کے، ٹی کمی بات برشہادت دے دیتا ہے، یابطور بشارت کوئی بات کہتا ہے، جو بوجہ پیغیر ہونے کے قابل اعتماد اور قاعلی یقین ہوتی ہے۔ چنال چہآ ہے سلی اللہ علیدوسلم نے قرمایا: و وغریب جوصاحب عیال ہواور باوجودغر بت کے اپنے اہل وعیال کی اپنی مقدور بھرعیال داری کرتا ہے، اس گراں باری پرکوئی شکوہ زبان پرنہیں لاتا مصبر وسکون کے ساتھ اللہ کی تفتر پراوراس کے فیصلے پر راحنی رہتا ہے :حضور صلی اللہ علیہ وسلم اُس کی اِس اوااور اِس صبر وقناعت پر فر ماتے ہیں کہ اللہ اس کو جنت میں داخل فرمائیں کے اور وہ جنتی ہوگا، مجھے اللہ کی ذات سے پوری تو تع ہے۔ ای طرح آپ سلی الله علیه وسلم نے فرمایا: وہ مورت جس سے اس کا شوہر خوش ہو، اس لیے کہ عورتوں میں عموماً پچھریج روی اور تندخونی ہوتی ہے، جواکثر شوہروں کے لیے انشاض، بدمزگی، کوفت اور ناخوشی کا باعث بنی میں۔ بھی ان کی ستی، ففلت، بے تو جمی، بچوں کے باب میں تربیت اور پرورش میں کوتاعی، صفائی سخرائی میں کوتاعی، یکانے کھلانے من برتیجی،مهمان کی پذیرانی می کی، یا ساس خسرکوایذا رسانی، یا ان کی خدمت میں فروگذاشت، يا شوہرے زبان ورازي وترش روئي، يا عدم التفات، يا بد چلني اور اخلاقي کمزوری، دین داری، پرده ،نماز، روزه اور تلاوت سے غفلت، یا زیاد د ما نکه جانا، گھر کی اشیا، ما ميكا غلط استعال يا اسراف ، سنكارش كوتا بى ، يا حد ب زياده ال يروت اور چيكا ضياع ، نیز زیورات کی برهی ہوئی حرص؛ بیسب اس تم کی حصلتیں ہیں، جن کی وجدے عموماً شوہروں کوائی ہو ہوں سے شکوہ، تاراضکی یا کم از کم شکرریکی اور رفاقتی شکوہ ہوہی جاتا ہے۔اب اگران عموی احوال میں کوئی بیوی الله کی بندی ایسی ہو، جواسیتے شوہر کی اتنی پسندیدہ ہو کہ شوہر کواس

كى طرف كوئى اونى بحى شكايت ند توريل كدوه الى سے خوش وراضى بوراس كى برادااس كو بھاتی ہو،اس نے اس کو کمل سکون بخشا ہو۔ نیز مزید برال اس عورت نے خوش دل سے اپنامہر بھی شوہرے معاف کردیا ہو، جس کی وجہ سے وہ اس قرض سے بھی فارغ البال ہو گیا ہو، تو اليي عورت كے بارے من آب سلى الله عليه وسلم فرماتے ہيں: كد مجھے يقين ب، بل كه اگر میں اس کے حق میں شہادت بھی دے دوں ، تو دے سکتا ہوں ، کدالی عورت جنتی ہے۔ ای طرح آپ صلی الله علیه وسلم نے قرمایا: که و پخص جس کے مال باپ اس سے خوش ہوں؛ ماں باپ برحابے کی وجہ سے فطری طور پر بعض الی باتیں یا کام کر بیٹھتے ہیں، یا السے کا موں کا مطالبہ کرتے ہیں ، یا جیٹے کی بیوی کا شکوہ کرتے ہیں ، یا ہیٹے کی ساس یا سرکی وخل اندازی کی وجہ سے ایسے مطالبے کرتے، جن باتوں پر بیٹے کو اینے حالات یا بوی کی رعایت یا ساس سر کے ساتھ تعلقات اور تعاون کو برقر ارر کھنے میں دشواری پیش آتی ہے اس کے باوجودکوئی بیٹا ایسا ہو، جو ماں باپ کواد تی شکایت پیدا نہ ہو، ندان کی خدمت میں کوئی کوتا بی ہونے دے،ان کی جائز فرمائٹوں کووقت پرخوش دلی سے پوراکرتارہ، یہاں تک كده دونول تنبائي من نيز غيرول كرسامت بهي بيني كي تعريف كرتے موں بتو آپ سلى الله عليه وسلم فرماتے ہيں: ميں شهادت دے سكتا ہوں ،ايبا بيٹا انشاء اللہ جنت ميں جائے گا۔ ای طرح آپ نے قرمایا: جو محض این گناہوں سے توب کرتا رہتا ہو۔ بہ جیثیت بشریت کون محص ہے؟ جس سے گناہوں کا صدور نہ ہوتا ہو۔ صغیر وتو صغیرہ ، انسان سے اکثر جيره بھی شيطان سرز دکراہی ويتا ہے۔ بھی خواہش نفس ہے، بھی مال کی حرص ہے، بھی بیوی بیوں کی خاطر، بھی دوستوں کی خاطر، بھی ساج کے دباؤں میں، بھی غصے اور خوف میں بھی گناہ ہوں کا صدور ہوجاتا ہے۔ مگر وہ فوراً اللہ کے سامنے اپنی علطی اور گناہ کا اعتراف کرتے موے توبدر لیتا ہے، معافی کا طالب ہوتا ہے، شرمتدہ موکرروتا دھوتا ہے، آئندہ گناہ نہ کرنے كاعبدكرتاب،اية آب كوطامت كرتاب كرتوف الله اورسول (صلى الله عليه وسلم) جو تیرے سب سے بوے من ہیں، ان کی نافر مانی کی، ان کوناراض کیا، تو قیامت میں ان کو کیا مند دکھائے گا اور ان سے کیا شفاعت اور بخشش کی امیدر کھے گا؛ ابھی وقت ہے، مرنے سے ملے تو پر لے،معانی ما تک لے،آئندہ ایسا کرنے ہے بازر ہے کا عہد کر لے۔اگر پر گناہ حقوق العبادے متعلق ہے، تو صاحب حق کاحق اداکردے، اُس ہوقع ہاتھ ہے۔ تک کا دل کے کھایا ہے، تو اس کو خوش کرلے۔ ابھی دقت ہے مرنے کے بعد یہ موقع ہاتھ ہے نگل جائے گا، اس کے تد ارک کا ابھی موقع ہے۔ بہر حال جس کو گناہ کے بعد یہ تو فیق بل جائے اور دو جلد تو بہ کا عادی بن جائے ، اس لیے کہ زندگی جس گناہ تو بھی نہ بھی نہ بھی ہو تی جاتا ہے ؛ اچھی ہات ہے کہ تو بہ اداللہ کو اتنی پسند ہے کہ قرر رااس کے بعد تو بہر لے، تو بہ اداللہ کو اتنی پسند ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و کم نے فرمایا ؛ کہ جرا دل چاہتا ہے کہ جس ایسے شخص کو بشارت دے دول، بل کہ شہادت دے دول، کی کہ شہادت دے دول، کی کہ شہادت دے دول، کہ دوبت جس جائے گا۔

## حديث تبر (١٢) اليمي چيزون كي ناقدري كاوبال

قَالَ الَّنبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَ سُلَّمَ: سِتَّةَ أَشْيَاءَ هُنَّ غَرِيبً في سُتَّةِ مَوَاضِعَ: ٱلْمُسْجِدُ غَرِيبٌ فِيمًا بَيْنَ قُومِ لَايُصَلُّونَ فِيْهِ ، وَ الْمُصْحَفُ غَرِيْبٌ فِي مُنْزِلِ قَوْمِ لَايَقُرُوْنَ فِيهِ، وَ الْقُرْآنُ غَرِيْبٌ فِي جُوفِ الْفاسِق، وَ الْمَوْأَةُ الْمُسْلِمَةُ الصَّالِحَةُ غَرْيَبَةً فِي يَدِ رُجُلِ طَالِم سَيِّي الْحُلْق، وَ الرَّجُلُ الْمُسلِمُ الصَّالِحُ غُرِيْبُ فِي بِدِ امْرَأَةِ رَدِيةٍ سَيِّئةِ النَّحَلِّقِ، وَ الْعَالِمُ غُرِيْبُ بَيْنَ قَوْم لايسَمُعُونَ إليهِ. ثُمَّ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: إنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ لاينظر اليهم يوم القيامة نظر الرحمة. (ممات) صررمه فنوجه عنورسلی الله عليه وسلم نے ارشادفر بایا: كه جد چيزي جدموا فع يراجبي معلوم ہوتي ين الك وه مجد جوالى قوم ش واقع بوجوال من تمارتيس يرفحة - دومر ، وقر آن اليى قوم كے كحرش مو، جوال كوليس يوحق-اى طرح قرآن فائق حافظ كے سيندش الجني ہے۔ چوتھے نیک مومنہ تورت، ظالم اور بداخلاق آدی کے قبضے میں اجنبی ہے۔ اور نیک

مومن مرد، کسی بدخلق عورت کے رفاقت میں ایجنبی ہے۔ اور ایک عالم ، اس قوم کے درمیان اجنبی ہے، جواس کی بات ندھنے۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا: کہ اللہ تعالی قیامت کے دن ، ان سب کی طرف رحمت کی نظر سے نہیں دیکھیں گے۔

فنسولیج: حضور سلی الله علیه وسلم نے انجی چیز ، ایتھے لوگوں کی جوقد رہے ، ان کی قد رنہ کرنے والوں کو وعید سائی ہے ، کہ الیمی بیتی ، قابلِ نفع اور قابلِ نجات چیز ۔ ای طرح ایے اعلی اخلاق ہے میزین اشخاص کے ہوتے ہوئے ، ان سے نفع اشکا تا و در کنار ، ان سے اعراض اور ان کو تکیف پہنچانا ، ان برظلم کرنا ، کتنی بری بات ہے! ایسے لوگ اپنی ان ناقد ریوں کی وجہ سے ان کو تکیف پہنچانا ، ان برظلم کرنا ، کتنی بری بات ہے! ایسے لوگ اپنی ان ناقد ریوں کی وجہ سے آخرت میں الله کی نظر رحمت سے محروم رہیں گے۔ جیسے وہ و نیا میں ان چیز ول اور ان اشخاص سے منتقع نہ ہوئے ، محروم رہیں گے۔ بیسے وہ و نیا میں ان کی قد رکی ، تو ایسے لوگ آخرت میں خدائی رحمت کو اختیار نہیں کیا ، اور ندان کی قد رکی ، تو ایسے لوگ آخرت میں خدائی رحمت سے بھی محروم رہیں گے۔

مجد خدا کا گھر تھا، وہ محلے اور بہتی ہیں موجود تھی، گران لوگوں نے اس کو آباد نہ گیا،

اس کو ویران رکھا، مجد کو انہوں نے اجنی سمجھا، اس کے ساتھے اجنی جیسا پرتا و کیا، مجد بغیر
مصلیوں کے خالی اور اجنبی پڑی رہی۔ ایسے ہی وہ تو م جن کے گھروں ہیں قرآن موجود ہے،
گھروہ اس سے اجنبیت برتے ہیں، وہ اس کو تلاوت کی جانے والی کتاب بیں سمجھتے ، بھی
اس کو اٹھا کرد کھھتے بھی نہیں۔ ایسے ہی وہ حفاظ، جن کے سینے ہیں قرآن محفوظ تھا، اس تعظیم
دولت سے اللہ نے ان کونواز رکھا تھا، گرانہوں نے اس کو یاد ندر کھا، اس کی تلاوت چھوڑ دی،
اس کو اجنبی بنالیا، کو یا حافظ ہی نہیں ہے، ندرات کو پڑھنے کی تو فیق ہوتی ہے، ندرن ہیں! کئی
بڑی محروی کی بات ہے؛ اگریہ حفاظ بہاں دنیا ہی قرآن کے ساتھ اجنبیت برتمی گے، تو کل
قیامت ہیں قرآن پاک اُن سے لا تعلقی کا اظہار کرد ہے گا، پھر کتی بڑی ہے بہی کا عالم ہوگا، جو
قیامت میں قرآن پاک اُن سے لا تعلقی کا اظہار کرد ہے گا، پھر کتی بڑی ہے۔ بہی کا عالم ہوگا، جو
قرآن ان کے لیے جمت بنرآ، اب وہ اُن کے خلاف جمت بین جائے گا۔

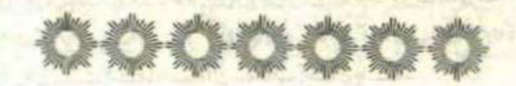
آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بدخلق اور فلالم شوہر کے نکاح میں صالحہ ہوی بھی اجنبیت کی زندگی گذارتی ہے، اس نیک اور صالح عورت کی شوہر کو قدر کرنی جا ہے تھی، اس کے ساتھ حسن سلوک کرنا جا ہے تھا، اُس کے برخلاف رات دن بیخالم اور بدخلق شوہراس پر ظلم و حاتا اور اس کے حقوق سلب کر کے اس کی زندگی آجرن بنائے رکھتا ہے، جس کی وجہ سے ظلم و حاتا اور اس کے حقوق سلب کر کے اس کی زندگی آجرن بنائے رکھتا ہے، جس کی وجہ سے

گھراورگھر کاماحول اورشو ہراس کے لیے ایک اجنبی اورغیر مانوس بنے رہتے ہیں، اوروہ جس نے مانوسیت اور محبت اور دلداری کی خاطر اس گھر کو اپنایا تھا، اب زعدگی کے ختم ہونے کی گھڑی گئتی رہتی ہے، تا کہ اس دُ کھ کی زندگی ہے نجات ہے۔

ای طرح ایک صالح اور دین دارشو ہر بدخلق اور برے اخلاق والی بیوی کے ساتھ ایک غیر مانوس اور اجتبیت کی زندگی گذارتا ہے ،کوئی سکون اور سکھاور اپنائیت اس کوالی بیوی سے نفیس بنیس ہوتی ، و واپنی نرم دلی اورخوش اخلاقی کی وجہ ہے اس کو برواشت کئے رہتا ہے ،
کر بدخو تورت پراس کا کوئی اثر نیس ہوتا ، و واس شو ہرکی کوئی قدر نیس کرتی ، و و بے چارہ گھٹ گرایے دن پورے کرتا رہتا ہے۔

ایسے ہی وہ عالم بھی ایک ایجنی بنار ہتا ہے ، جوایے سان اور قوم میں رہتا ہو ، جواس کی تھی خواہی اور اپنے کی کئی بھی فوہ ان کی خیر خواہی اور اپنے فر لینے "امو بالمعووف و النہی عن المعنکو" کواوا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اوگ اس کی بات پر کان بی خیمی وہ ان ہی وہ ابر ہے ، ایسی قوم اور ایسا معاشر ہ جس عالم کو ملا ہو ، وہ اس میں ایک نامانوں اور اچنی بی ہوگا ، جس کا کوئی محرم راز اور شریک کار شہو ، وہ اپنے آپ کو اکیلائی سمجھے گا۔

اس مے تمام اجنی ماحول میں زندگی گذارنے والوں کو حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے تسلم دیتے ہوئے ان کے تالف اور مقابل لوگوں کو بخت وعید ستاتے ہوئے فرمایا بکل قیاست میں اللہ تعالیٰ اُن پر رحمت کی نگاہ تک نہ ڈالیس کے ، جس کے وہاں وہ بہت مختاج ہوں گے۔





#### حديث (١٣) جموت كانحوست

عَن ابُن عُمَر رضي اللهُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ إِذَا كَذَبَ الْعَبُدُ تَبَاعَدَ عَنهُ الْمَلَكُ مِيلاً مِنْ نتن ماجاء به. رواه الترمذي (علوهم) ١١٠) توجمه : ابن عمرضی الله عندے مری ہے، کہ نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ: جد بندہ جھوٹ بولتا ہے، تو فرشتہ اس جھوٹ کی بد بوے ایک میل دور بھاگ جاتا ہے۔ تشويح : جس طرح مادي چيزون من بديواور اعض موتاب ،جس كي وجه الوكون كو تكليف موتى بالوك اس بدبوے ناك بندكرتے ياس جكے بعا محت ميں، كقد اور بدیو دار محض کو ملامت کرتے ہیں ،اس کو صاف ستھرار ہے کی ہدایت کرتے ہیں ؛ ای طرح معنوی اوراخلاقی برائیوں میں بھی بربوہوتی ہے، جا ہے ہمارے مادی اعضا اس کومحسوس نہ کر یا تیں الین لطیف اور غیرمرئی اور یا کیز ہلوق ،اس کا احساس کرتی ہے۔ چنال چدا بن عمر رضی الله عند نے قرمایا: کہ جب کوئی انسان جھوٹ بولٹا ہے، تواس کے مندے ایسی بدیوآئی ہے کہ فرشته اس کی بد ہو سے ایک میل تک دور بھا گ جاتا ہے۔ بیاتو آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے ایک برائی اورایک گناه کا بطور مثال تذکره فرمایا ہے، ورنہ تو ہر گناه کے اِرتکاب سے ایسی بد بو پھیلتی ے کہ یا کیزہ مخلوق بعنی فرشے آل کی بدیوے میلوں بھا گتے اور ففرت کرتے ہیں۔ قرضة الله تعالى كى معصوم اوريا كيزه ولطيف محلوق ب، وه الله تعالى كى اعتبائى فرمال برداراوروفا دارواطاعت شعار محلوق ب،ان كى ديونى انسان كى خدمت،ان كے تحفظ، راحت رسانی اور صحت رسانی؛ نیز انسان کے لیے ضروری اشیا اور امور کی دیکھ بھال؛ نیز اعمال کے لکھنے وغیرہ میں لگی ہوئی ہے۔ بعض فرشتے تو ہروفت انسان کے ساتھ رہے ہیں اور شیطانی حرکات سے اس کی اور اس کے اہل خاند کی حفاظت کرتے ہیں، ایک ہدر داور راحت رسال ومحافظین کوتکلیف پینجانا، بری بداخلاتی ہے۔ نیزاس معلوم ہوا کہ گناہوں میں بدیو ے، فرشتوں کوتوادراک ہوجاتا ہے، انسانوں کوادراک نہیں ہوتا، اگرادراک ہونے لگے، تو

شرمندگی ہے۔ نیز دوسرے تو دوسرے، خود بھی انسان اسے گناہوں کی بدیو کی وجہ کھانے
پنے سے محروم ہوجائے گا، دو تو اللہ تعالی نے ستاری فر مار کھی ہے، بیان کا احسان ہے، ورنہ
انسان رسوا ہوجات ان لیے کہ ہرگناہ کی الگ قتم کی بدیوہ دقی، تو لوگ پہچان جاتے کہ بید بوتو
قلال گناہ کی ہے۔ جواللہ والے اور صاحب کشف ہیں، وہ گناہوں کی بدیو کا ادراک کر لیتے
ہیں۔

# حديث (١٣) قطع تعلق كاوبال

عَنْ جُبِيْرِ بُنِ مُطْعِمٍ رَضَى اللّهُ تَعَالَىٰ عَنَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لاَيَدُخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ. مُتَفَقَّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لاَيَدُخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ. مُتَفَقَّ عَلَيْهِ (عَلَيْهِ صَلَّى)

قو جهد : جبر بن مطعم رضی الله تعالی عند سے روایت ہے ، کہ انہوں نے کہا: فر مایا رسول الله صلی الله علیہ و کم نے ، کہ رخم کا قطع کرنے والا جنت ہیں داخل نہیں ہوگا۔

قشو دیج : صلد رخی خونی رشتے کا اقلین فریضہ ہے ، اگر کوئی صلہ رخی نہ کرے بل کہ قطع رخی کا مرتکب ہو، تو آپ سلی الله علیہ و کم نے ایسے شخص کے لیے زبردست و عید سنائی ہے ، کہ ایسا شخص جنت ہیں جاسکتا، قطع رخی کی پاداش ہیں جنت ہیں داخلہ اس کے لیے ممنوع ہوگا؛ رخم آبی وائی ہیں جنت ہیں داخلہ اس کے لیے ممنوع ہوگا؛ رخم آبی استفاظ کرے گا، کہ مراحی دلا وَ اور جھے پرظلم کی سرزادو، اسالله آپ رجم ہیں اور شیل رخم ہول، دونوں کا مادہ ایک ہے ، ہیں آپ سے اپنے تی کی فریاد کرتا ہوں ، آبی فریاد کرتا ہوں ، آبی فریاد کے ماتھ جنت ہیں بلا بدلہ اور سرزایا ہے ، داخلہ کیے میر کی دادری کیجئے۔ ظاہر ہے اس فریاد کے ماتھ جنت ہیں بلا بدلہ اور سرزایا ہے ، داخلہ کیے موگا، الله کے یہاں تو انسان ہے ۔ اس وعید کے ذریعے صفورسلی الله علیہ و سنتہ کی ترغیب اور نہ کرنے پر وعید سنائی ہے ۔ خونی رشتہ کا خیال ولحاظ انسان کی صلہ رخی کرنے کی دوش کرتے اور ان کے لیے برخم صلہ فطرت ہیں داخل ہے ، اس کی وجہ سے مال باب اولاد کی پرورش کرتے اور ان کے لیے برخم فطرت ہیں داخل ہے ، اس کی وجہ سے مال باب اولاد کی پرورش کرتے اور ان کے لیے برخم فطرت ہیں داخل ہے ، اس کی وجہ سے مال باب اولاد کی پرورش کرتے اور ان کے لیے برخم

کی دفت و مشقت برداشت کرتے ہیں، اورای رشتہ کی وجہ اولا دمال ہاپ پر فدار ہتی ہے،
اورایک رشتہ وار دوسرے رشتہ وار کے کام آتا اورای کے لیے قربانی دینے کے لیے تیار دہتا

ہے۔ شریعت نے بھی ای خونی رشتہ پر ایک دوسرے کو میراث بیل شریک کرے درجہ بدوجہ
یضعی مقرر فرمائے ہیں۔ لیکن مال کی حد ہے بودی حرص مادو پر تی اور برے ماحول کے
اثر است متاثر ہوکر بسااوقات انسان اختیائی قربی رشتے واروں ہے کٹ جاتا ہے، دورہ و
جاتا ہے، ملی کدایک دوسرے کا وشمن ہوجاتا ہے، ملنا جلتا چھوڈ دیتا ہے، فیروں کو پکڑتا پھرتا

ہا تا ہے، ملی کدایک دوسرے کا وشمن ہوجاتا ہے، ملنا جلتا چھوڈ دیتا ہے، فیروں کو پکڑتا پھرتا

کر قیامت میں اس بری خصلت پر باز پرس ہوگی اور جنت ہے محروق کا اندیشہ ہاں کوسوچنا جا ہے
دویا شریف و شیطان اور ہوئی کی سکھانے ، پڑھانے میں آگر قطع دی نہ کرو، ابھی بھی وقت

ہے، ان ہے معانی ما تک کو، جن کے تن میں زیاد تی ہوئی ہو۔

# حديث (١٥)ظلم وزيادتي كاانجام

عَنْ جَرِيْرِ بَنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ لَا يُوْحَمُ النَّاسَ. مُتَفَقَّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

ترجمه: جريرين عبدالله رضى الله تعالى عندف كها كه فرما يارسول اكرم سلى الله عليه وسلم في الله تعالى رحم بين كرتا ال فخض مرجولوگون بروجم نه كرے۔

تشویع : اللہ تعالیٰ کیوں کہ انسان جیسی اشرف تھوق کے بھی خالق اور مالک ہیں ، اس لیے اس کوا چی تلوقات میں انسان ہے سب سے زیادہ محبت ہے، اور دومری تلوقات کواس نے انسان ہی کی خدمت اور نفع کے لیے پیدافر مایا ہے۔ بیخودانسان کے اشرف اور محبوب ہونے کی دلیل ہے۔ انسانوں میں بعض کمزور ، بیار ، نافس الاعتماء مقلوم ، نادار ، بے سیارا ، کم عقل مقلوج اور قابی رحم ہوتے ہیں۔ اور بعض انسان طاقت ور اسحت مند ، کال الاعتماء باافتذار ، مال دار ، مقل مند ، با رسوخ اور باہمت قوی ہوتے ہیں ، جس کے نشے میں بسا اوقات ووظالم

ہوجاتے ہیں۔حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے باافتد ار، قوی صحت مند، مال دارانسانوں کو کمزور، نادارانسان کے ساتھ رحم ،شفقت اور تعاون کا معاملہ اوران کی برسمی مدواوران بررحم کرنے کی بدایت کی ہے۔ اور فرمایا کرتم کو اللہ نے میدمقام اور مرتبہ وحیثیت عطاکی ہے، کہتم مدد کرنے ك الل جو، تواس انعام ك شكريه بين تم كمزور انسانول يرجم وترس كهاؤ، اوران كي يدوكرو، ان كى كمزورى ، فاكده افعاكران يرظلم مت كرو، اكرتم ان يردهم بيس كرو كے، تو وہ خداجس نے تم کوقو ی اور مال دار بنایا ہے، وہ تم پر رقم کرنا بند کردے گا، جس کے نتیج بیس تہاری ساری نعمت چھین جائے گی اورتم خود قابل رخم ہوجاؤ کے، اور کہیں وہ مظلوم اور تا دارتہاری طرح قوى اور مال دار بناديا جائے؛ اس ليے اس وقت كة في سيلے اين تعمقول كاشكرادا كرتے ہوئے، اس يرترس كھاؤاوراس كى مدوكرو، اوراس يرظلم وزيادتى، اس كے حقوق دہانے سے اینے آپ کو بازر کھو!اس طرح تم اللہ کی رحمت کے سختی بے رہو گے اور تا دار بھی تمہارامنون، احسان وخیرخواہ اور دعا کو بنارے گا، جس ہے تم کوامن وامان عاصل رے گا، ورنداس كابعى امكان بي كدسار مظلوم جمع جوكرتم يرحمله كروي ، يا دُاكد وال كرتمبارا مال چین لیں اور تم پچھتاتے رہ جاؤ، چوں کہتم کو میسز ااسے کرتو توں پر ملی ہوگی ، تو اللہ بھی قطعاً رج ندري ك

حدیث (۱۲)

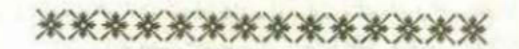
### لوگوں کے ساتھ خیرخوابی علامت ایمان

عَنْ أَنُس رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ وَالَّذِي نَفْسِيْ بِيدِهِ لَا يُؤْمِنُ عَبُدُ حَتَى يُحِبُ لِأَخِيهِ مَايُحِبُ لِنَفْسِهِ. نَفْسِيْ بِيدِهِ لَا يُؤْمِنُ عَبُدُ حَتَى يُحِبُ لِأَخِيهِ مَايُحِبُ لِنَفْسِهِ.

قوجمہ: حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت ہے، انہوں نے کہا کہ فر مایار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہتم اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے، کہ اس وقت تک بندہ کا مل موس نہیں ہوتا، جب تک کہ اپنے بھائی کے لیے وہ پسند تہ کر لے، جواپنے لیے پسند

تشوریع: کال موسی اور پکامسلمان ، کپا بندو ده به بواگرای کی بید چاہتا ہے کہ کوئی اس کو نقصان نہ بہو نچائے ، کوئی اس کو نقصان نہ بہو نچائے ، کوئی اس کو دھوکہ نہ دے ، لوگ اس کی غیبت نہ کرے ، کوئی اس کو نقصان نہ بہو نچائے ، کوئی اس کو دھوکہ نہ دے ، لوگ اس کی تحریف کریں ، اس کی تحریف کریں ، اس کے مساتھ حسن سلوک کریں ، تو اس کو چاہیے کہ یہ بی سب با تیں اور برتا و وہ اپنے بھائی بھنی دوسرے آدی کے لیے پند کرے ، یعنی ان کے ساتھ ایسا کی ایسا کی ایسا کی ایسا کے جا بتا ہے ، اگر ایسا تی ساتھ ایسا کی ایسا کی دو موسرے کے ساتھ کرنے گئیں گے ، تو ایک بہتر ین ، مہذب اور برتا و جو دہیں آئے گا ، اور اس قائم ہوگا : اس سے پند چلے گا کہ سارے انسان بھائی بہتر ین ، مہذب اور پرائی سات و جو دہیں آئے گا ، اور اس قائم ہوگا : اس سے پند چلے گا کہ سارے انسان بھائی بھائی اور ایک بال باپ یعنی آ دم علیہ السلام اور دی اعلیہ السلام کی اولا دیں ۔

حضور سلی الله علیہ وسلم تو صادق وصدوق ہیں، یہ بات وہ بلاتم کھائے ہی فرمادیتے ، تو ہی وہ سب کے زویک قابل قبول ہوتی ۔ گرآپ سلی الله علیہ وسلم نے بندوں کی فاطر زوردینے اور ایمان کے اس خصلت کی ایمیت بنلانے کے لیے اور ایمان کے اعلی اور کامل در ہے کی علامت کے طور پراس کو ذکر فرمایا۔ اگرآ دی ہے چاہتا ہے کہ وہ بچا، پکااور کامل موس بخری مال کو اس کمال کو حاصل کرنے کے لیے "بعب لا خیدہ مابحب لنفسه" پہل کرنا ہوگا، ایسا کرتے جہاں وہ کامل موس کہلائے گا، اور کمال ایمان کے قواب اور مرضیات کرنا ہوگا، ایسا کرتے جہاں وہ کامل موس کہلائے گا، اور کمال ایمان کے قواب اور مرضیات مداوندی کا خوگر قرار یائے گا، وہیں وہ و نیاش رہتے ہوئے اس خصلت ہواں کی و نیاوی زندگی کو مرد را ایک المیمینان اور لوگوں کی طرف سے مقام مجبو بیت یائے گا، جواس کی و نیاوی زندگی کو میں سات سے دل میں ایک مرور ، ایک اطمینان اور لوگوں کی طرف سے مقام مجبو بیت یائے گا، جواس کی و نیاوی زندگی کو میت سال سے متاب کی و نیاوی زندگی کو میت سال سے متاب کی دنیاوی زندگی کو میت سال سے کام





# حديث (١١) فيرخواي يراج عظيم

عُنْ أَبِي هُرُيْرَة رَضِي اللّهُ تَعَالَىٰ عَنَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَ المسكينِ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَالمسكينِ كَالسّاعِي عَلَى اللهِ وَالْمَسْكِينِ كَالسّاعِي فَي سَبْيلِ اللهِ وَالْحَسِبُةُ قَالٌ كَالْقَائِمِ لَا يَفْتُرُ كَالْسَاعِي فِي سَبْيلِ اللهِ وَالْحَسِبُةُ قَالٌ كَالْقَائِمِ لَا يَفْتُرُ وَكَالصّائِم لَا يُفْطِرُ. (عَنِي اللهِ وَالْحَسِبُةُ قَالٌ كَالْقَائِمِ لَا يَفْتُرُ وَكَالصّائِم لَا يُفْطِرُ. (عَنِي اللهِ )

ترجمه: خضور سلی الله علیه وسلم نے فر مایا: یواؤں اور مسکین کے لیے جد و جبد کرنے والا یعنی ان کی کفالت کرنے والا ایسا ہے جیسے اللہ کے داستے میں جباد کرنے والا ۔ راوی فر ماتے جیس: میرا خیال بیہ ہے کہ آپ نے بیٹھی فر مایا کہ بیوہ اور مسکین کی کفالت کرنے والا ایسا ہے جیسے کوئی بلا جھے رات بحر نماز پر حتا ہے یا بھیشہ روزے رکھتا ہے۔

 آپ سلی الله علیه وسلم کواس کی اہمیت، فضیلت اور ثواب کونماز ، روز داور جہاد ہے تشبیہ دے کر بیان کرنا پڑا، تا کہ ساج کے ان ضرورت مند، بے سہار ااور افقاد زوہ لوگوں کو مشقت اور نا داری سے بچایا جا سکے اور ان کوضروریات زندگی مہیا کی جاشیس۔

# حديث (١٨)والدين كي نافرماني كاانجام

عُنُ أَبِيُ بَكُرَةَ رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ عُنَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَى اللّٰهِ صَلَى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ كُلُّ اللّٰهُ نُعُفِرُ اللّٰهُ مُنَهَا مَاشَاءُ اللّٰهِ صَلَى اللّٰهُ مُنَهَا مَاشَاءُ اللّٰهِ صَلَى اللّٰهُ مُنَهَا مَاشَاءُ اللّٰهِ صَلَى اللّٰهُ مُنَهَا مَاشَاءُ إِلَّا حُقُوقَ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ كُلُّ اللّٰهَ اللّٰهِ اللّٰهُ مُنَهَا مَاشَاءُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَاءُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَّامُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰلَاءُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ

فنو جمعه :حضور سلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: تمام گنا ہوں میں سے جن کو چاہتا ہے،الله معاف فرمادیتا ہے،مگر ماں باپ کی تا فرمانی کا گناہ،الله معاف نہیں کرتا،بل کہ اس کی سز الله نا فرمان اولا دکومرنے سے پہلے دنیا ہی میں دے دیتا ہے۔

تشویج ال باپ چوں گذاولا و کے لیے سب وجود ہیں بنیز اولا دان سے خونی رشتہ رکھتی ہے، اس کی پرورش میں انہوں نے خون پیدنہ بہایا ہوتا ہے، بڑے دُکھ در دان کی پرورش کے دوران جھیلے ہوتے ہیں ، اس کا تقاضا ہے، کدان کی بے بناہ رعایت کی جائے ، ان سے محبت کی جائے ، ان کی فرمال برداری کی جائے ، ان کی خدمت کی جائے ، ان کی توزیارت بھی عبادت ہے ، ان کی فرمال برداری کی جائے ، ان کی خدمت کی جائے ، ان کی توزیارت بھی عبادت ہے ، ان کے فرمال برداری کی جائے ، ان کی خدمت کی جائے ، ان کی توزیارت بھی عبادت ہے ، ان کے خوات ہوں سلوک پر بڑی بشارتیں عباد سائی گئی ہیں ۔ اس طرح ان کی نافر مانی ، ان پر زیادتی ، ان کی تکلیف وہی پر بخت وعید یں ارشاد فر مائی ہیں ۔ اس طرح ان کی نافر مائی ہیں ۔ اس حدیث ہیں فرمایا گیا ہے ، کہ ماں باپ کی نافر مائی کی سر ادنیا ہی ہیں اولا دکوا ہی حیات ہی ہیں بھنگنی پڑے گی ؛ بیسر ا آخرت تک اُدھار نہیں رکھی گئی ، بل کدونیا ہی ہیں نفتد دی جائے گی ، تا کہ اولا دبھی د کھے لیں اور ان کو ہیں اور ان کو باغیام معلوم ہوجائے ۔

البحض گذاہوں کی سزا آخرت میں دینا طے ہے، جیسے کفر، شرک ۔ بعض گذاہوں کی سزا آخرت کے ساتھ ساتھ دنیا میں دینا بھی طے ہے؛ ان گذاہوں میں سے ایک گناہ مال باپ کی شرقی امور میں، جائز امور میں ،واجب امور میں نافر مانی کرناء ان کو اپنی نافر مانی ،خت کادی یا گرے برناؤے تکلیف بہنچانا ہے، ان کے مقابلہ میں بیوی کو ترجیح دینا ہے۔ مال باپ کوستانے والے کو اس وقت تک موت نہیں آئی، جب تک وہ اپنی اولا و سے اس متم کی بافر مانی اور تکلیف کامز و نہ چکو لے۔

# حديث (١٩) لا كول كى پرورش پراج عظيم

عُنُ أَنَسٍ رَضِى اللَّهُ تَعَالَىٰ عُنَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ مَنْ عَالَ جَارِيَتُيْنِ حَتَى تُبُلُغًا جَاءَ يَوْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ مَنْ عَالَ جَارِيَتُيْنِ حَتَى تُبُلُغًا جَاءَ يَوْمَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ سَلَّمَ أَصَابِعَهُ اللَّهُ عَلَيْهَ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عُلِي اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَالَاعُ عَلَيْهُ عَلَيْ

قوجهه: آب سلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: جس نے دواڑ کیوں کی پرورش کی ، یہاں تک کدوہ بالغ ہوگئیں ، ایسافنص قیامت میں مجھ سے الگیوں کے ملنے کی طرح قریب ہوگا! حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دوالگیوں کو ملا کر دکھلایا۔

تشوری بیدائش کے بعد زعد درگوں کو توں سے جما جاتا تھا، بل کہ پیدائش کے بعد زعد درگور
کرویا جاتا تھا، اس کے زعد و بنے کواپ لیے عار سجھا جاتا تھا، جب کداس کااس کے سواکوئی
تصور نہیں ہوتا تھا کہ وولز کی ہے۔ صوب نازک کی اس مظلومیت پر آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے
سب سے پہلے غم کھایا اور لڑکیوں کی پرورش اور اُن کے ساتھ سن سلوک اور ان کی تعلیم و
تربیت پراکائی تم کی بیثار تیں سنا تھی ۔ فر مایا: ایسا شخص تیا مت میں جھ سے انتہائی قریب ہوگا،
جنت میں میرے ساتھ ہوگا؛ اس سے زیادہ کی کے لیے خوش اور شرف کی بات کیا ہوگئی ہے
کداس کو چفیر کا آخرت میں قرب نصیب ہو۔ خود آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے جا رصا جز اویاں
تخمیں بحضور سلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے بے حد مجت کی ، ان کی اعلیٰ پرورش کی ، ساری زعد گی

ان كے ساتھ صنی سلوک اور عزت كابرتاؤكيا ، ان كواپين جگر كانگرا كہا۔

آپ سلى اللہ عليہ وسلم نے اسلام سے پہلے جن لوگوں نے اپنی لا كيوں برظلم كے سے ادران كوزنده در كوركيا تھا، جب ان واقعات كواسلام كے بعدان لوگوں نے سنايا، تو آپ سلى اللہ عليہ وسلم ان كى قساوت قبى كے إن واقعات كون كر بے اعتباراً بديده بوگئے ، سنے كى تاب نہ لا سكے۔ آپ سلى اللہ عليه وسلم نے لڑكوں اور لڑكوں بيں كھلانے پلانے ، پالے پوئے بن فرق كرنے كوجى پيندئيں كيا۔ افسوس ا آج ہم نے اپنے معاشرے كوا تابكا ڑكيا ہوا ور سے حالات بيداكر ليے جي كد آج بحر لڑكى ہو جو بجى جانے كى ہے ، اور اب حالت حمل كى بسلاكياں ختم كى جارہى جي اسے حالات بيداكر ليے جي كد آج بجو لڑكى ہو جو بجى جانے كى ہے ، اور اب حالت حمل كى بسلاكياں ختم كى جارہى جي ان استان کے بارے بھی معلوم ہو جاتا ہے كہ وہ عورتوں كى خورتوں كى تو استفاط كر او بيا جاتا ہے۔ اور ميد و با اس درجہ عام ہوگئى ہے كہ بعض ملكوں بيں عورتوں كى شرح مردوں ہے كہ بعض ملكوں بيں عورتوں كى شرح مردوں ہے كہ بعض ملكوں بيں عورتوں كى شرح مردوں ہے كہ بعض ملكوں بيں عورتوں كى شرح مردوں ہے كہ بعض ملكوں بيں عورتوں كى شرح مردوں ہے كہ بعض ملكوں بيں عورتوں كى شرح مردوں ہے كہ بعض ملكوں بيں عورتوں كى شرح مردوں ہے كہ بوخو دمردوں كے ليے ايك مسئلہ ہے۔

# حدیث نمبر(۲۰) پروی کے حقوق

عُن أَنَس رَضِي اللَّهُ تَعَالَى عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَ سَلَّمَ لَا يَدُخُلُ الْجَنةَ مَنُ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بُو اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ لَا يَدُخُلُ الْجَنةَ مَنْ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بُو اللَّهِ وَ اللَّهِ مَن اللَّهُ عَلَيْهِ وَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَ

تشویج: انسان الدنی الطبع "ب، وہ سان بی رہتا سبتا ہے، اس کے گھر کے آس پاس دوسرے لوگ آباد ہوئے ہیں، جو اس کے پڑوی کہلاتے ہیں۔ پڑوی کیوں کہ قریب رہتا ہے، اس کے ساتھ گھر قریب ہونے کی وجہ ہے عموماً بعض بالوں ہیں نا موافقت کی وجہ سے عموماً بعض بالوں ہیں نا موافقت کی وجہ سے ناچاتی ہوجاتی ہے؛ بھی گھر کے بچوں کی وجہ سے بچوں کا جھکڑا، دو پڑوسیوں میں جھکڑے کا سبب بن جاتا ہے؛ بھی گھر کے کوڑا کرکٹ یا نالیوں کے پانی کے تکاس پر، جھکڑا ہوجاتا ہے؛ سبب بن جاتا ہے؛ بھی گھر کے کوڑا کرکٹ یا نالیوں کے پانی کے تکاس پر، جھکڑا ہوجاتا ہے؛

بھی مزاجوں کی عدم موافقت کی وجہ ہے، ترشی پیش آتی ہے! بھی مال و دولت میں ایک

دورے سے مسابقت میں، جلن حسدتک نوبت آجاتی ہے؛ بھی ہے پردگی کا مسئلہ پیدا ہوجا تا

ہے؛ بھی چوری کے خطرات پیدا ہوجائے ہیں ؛ بھی ہورتی جھڑے کی وجہ بخی ہیں۔

یرسب یا تیں انسانی معاشرے میں، رات دن آپس میں خصوصاً پڑوی کے ساتھ ہیں آنے والے واقعات ہیں۔ جغیمر انسانوں کی نفسیات اور ان کے اخلاتی امراض سے واقف ہوتا ہے، اس لیے آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے پڑوی کے بڑے حقوق ذکر فرمائے ہیں۔ واقف ہوتا ہے، اس لیے آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے پڑوی کے بڑوی کے حقوق آئی شد ت اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے پڑوی کے جو تی کو تی وراث میں نہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے پڑوی کے حقوق آئی شد ت اور آپ میں نہ مرکب کردیا جائے۔

میر کی کردیا جائے۔

آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے جہاں پڑوی کے ساتھ سن سلوک اور اس کی ہر شمی رعایت اور داس کی ہر شمی رعایت اور دلداری کی ہدایات ویں کہ جا ہے سالن میں شور بے کا اضافہ کرتا پڑے تو اضافہ کر و اور پڑوی کو ضرور پڑوی کو ضرور پڑوی ہو ہو ہو ہوں کی جھو ، اس کو دینے ہیں نہ شر ماؤ ، نداس کو کم مجھو ، اس پر بڑی بیٹار تھی سنائی ہیں ، پڑوی کو ستانے اور اس پڑالم کرنے اور ہروفت اس پر بلا وجہ و باؤ بتائے رکھتے اور اس کی خمر خوابی نہ کرنے پر سخت ٹارافسکی کا اظہار فر مایا ، اور ایسے برتاؤ پر شدید وعیدی و کریں ۔ اور پڑوی کے ساتھ سن سلوک کو صرف و نیاوی برتاؤ تک محدود نہیں رکھا ، ویاس کو یہ بیٹاری کے اور ہروگا ہو ایس کا اور ایسے برتاؤ پر شدید و بیٹار کی کا ان کا ان کی بیٹار کی اور ایسے برتاؤ پر شدید و بیٹار کی کا ان کریس ۔ اور پڑوی کے ساتھ سن سلوک کو صرف و نیاوی برتاؤ تک محدود نہیں رکھا ،



### حدیث (۲۱) یتم کے ساتھ صن سلوک

عَنْ أَبِي هُوَيُوهَ رَضِي اللهُ تَعَالَىٰ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْرُ بَيْتٍ فِي الْمُسْلِمِينَ بَيْتُ فِيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْرُ بَيْتٍ فِي الْمُسْلِمِينَ بَيْتُ فِيْهِ يَتِيمُ بَسَاءُ يَتِيمُ بَسَاءُ اللهِ وَشَرَّبِينَ فِي الْمُسْلِمِينَ بَيْتُ فِيْهِ يَتِيمُ بَسَاءُ إِلَيْهِ وَشَرَّبِينَ فِي الْمُسْلِمِينَ بَيْتُ فِيهِ يَتِيمُ بَسَاءُ إِلَيْهِ وَشَرَّبِينَ إِلَيْهِ وَشَرَّبِينَ فِي الْمُسْلِمِينَ بَيْتُ فِيهِ يَتِيمُ بَسَاءُ إِلَيْهِ وَسَرَّبِينَ إِلَيْهِ وَسَرَّبِينَ إِلَيْهِ وَسَرَّبِينَ اللهُ ال

توجهه: آپ سلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جسلم ساج میں سب بہتر وہ گھر ہے، جس میں کوئی بیٹیم پلٹا ہواوراس کے ساتھ وہ گھروا لے حسن سلوک کرتے ہوں۔ اور مسلمانوں کے گھروں میں سب سے ندا گھروہ ہے، جس میں کوئی بیٹیم رہتا ہواوراس کے ساتھ نراسلوک کیاجا تا ہو۔

فنشو بیج: آپ سلی الله علیه وسلم نے ، کیوں کہ خود بھی بینی کی زندگی گذاری بھی ،اس لیے بیسی کی زندگی گذاری بھی ،اس لیے بیسی میں بہتر ہے بیاہ ہدایات ، اُن کے ساتھ سنوک اور ان کے مال کی حفاظت اور اس کو احتیاط کے ساتھ خرج کرتے اور جوانی کے بعد ، جب کدان میں مال خرج کرنے کا سلیقہ بیدا ہوجائے ،ان کے مال کو ،افنیس بیر دکرنے کی جدایات دی ہیں۔

نیز بیتم کی پرورش، اس کی تلم داشت پر بڑے اجرواؤاب کی بیٹارت سائی ہے۔
آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: اس کھر جس شیطان نیس کھس پاتا، جس جس بیتم کی پرورش کی
جاتی ہو۔ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: اُس بیائے جس شیطان کو ہاتھ ڈالنے کی ہمت نہیں
جوتی، جس جس جیم کوساتھ کھلا یا جا تا ہو۔ اُس زمانہ جس جنگیس چیش آئی تھیں، اس لیے ہر گھر
جس جس کوئی نہ کوئی بیتم ہوتا تھا، اور عموماً لوگ بیتم کے ساتھ اپنی اولاد کے مقابلے جس دوسرے
جس کوئی نہ کوئی ہیتم ہوتا تھا، اور عموماً لوگ بیتم کے ساتھ اپنی اولاد کے مقابلے جس دوسرے
در ہے کا برتاؤ کرتے اور اس کے مال کو جوانے وراشت جس ملا ہوتا تھا، اجتماط ہے شریق نیس
کرتے تھے، جس کی وجہ ہے وہ مال بیتم کے جوان ہونے سے پہلے ہی ختم ہوجاتا تھا، اور چیم
زندگی کے میدان جس خالی ہا تھو ہوجاتا تھا، اور چیم

آپ سلی الله عليه وسلم نے أخيس حالات ك وش نظر، امت كو يتاكل كى يرورش،

ان كے ساتھ حسن سلوك پر بيرى بيثار تن ذكر فرما كيں اور اس پرختی اور اس كے معاملہ من لا پروائی اور اس كی تعلیم و تادیب اور ہنر سکھانے پر دھیان شدد ہے پر سخت وعیدیں ذكر فرما كيں۔ قرآن نے فرمایا: "و أها البيتيم فلا تفھو" كديتيم كوند چير كوراس كے ساتھ يُرا برتاؤندكرور تم كواللہ نے بتا مت سے محفوظ ركھا ،اس كے صلہ من ہر يتيم كے ساتھ محبت كا برتاؤ

## حدیث نمبر (۲۲) دوسرول کی عیب پوشی کا ثواب

عَنْ عُقَبَةَ بَنِ عَامِرٍ قَالَ: قَالَ رُسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ رَائِي عَنْورَةً فَسَتَرَهَا كَانَ كُمَنْ أَخِي مَوْؤُدَةً. رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَ صَحَحَهُ. (عَنْهِ مِنْ ١٣٣/)

الیتو همیدی و صححته و رحوه به ۱۳۲۰ به الله علیه و نام خرایا جوگ کا عیب و جهید : عقب بن عامرے روایت ہے ، کدآپ سلی الله علیہ و نام نے فرایا : جوگ کا عیب و کیے اوراس کو چھپائے ، تو گویا اس نے زندہ ور گورلڑی کوزندہ کردیا۔

تشویع بعض الحجی عاوات ، ایجھ اخلاق ، ثواب کے اعتبارے استے اعلی و مقبول ہوتے بی کہ جن کا مقابلہ ہوئے بوئے اخلاق ، ثواب کے اعتبارے استے اعلی و مقبول ہوتے بیں ، گر ان کے ذریعے الله کے ایک بندہ کی عزت و آبرہ کی حفاظت ہو جاتی ہے ، وہ بدنا کی بین ، گر ان کے ذریعے الله کے ایک بندہ کی عزت و آبرہ کی حفاظت ہو جاتی ہے ، وہ بدنا کی بین ، گویا کداس نے ذریدہ ور گورلڑی کو حیات و سے دی ہو ہے بین ، کداس کو اتبا بزائم ل گر وانے بین ، کویا کہ اس کو ایس کے اعتبارے بین ، کویا کہ اس کو برنا کی ہو ہے ہیں ، کویا کو اس بے ۔ اگر کی وجہائی ہے ، ای طور خیر خواب ہے ۔ اگر کی وجہائی ہیں بلاکر مطلع کیا جاسکتا ہے ، تا کہ اس کو سائ

بہرحال حضور سلی اللہ علیہ وسلم کی ان ہدایتوں اور ایسے افعال پر بشارتوں ہے اتنا تو ضرور معلوم ہوتا ہے، کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو خدا کی مخلوق کے ساتھ کتنی ہدروی اور محبت تھی کہ ان کو ہر تسمی رسوائی اور بے عزتی ہے بچانے کے لیے اُمت کو کیسی بیاری بیاری ہدایات آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے ذکر فرمائی ہیں۔

### حديث (٢٣) يخت د لي كاعلاج

عَنْ أَبِي هُرُيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنهُ أَنَّ رَجُلًا شَكَا إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَسُوَةً قُلْبِهِ قَالَ: إِمْسَح رَأْسَ اليتيم و أطعِمُ المسكين. رواه أحمد (عروم) (٢٥) فرجمه ایک محص نے آپ سلی الله علیه وسلم سے اپنے دل کی مختی اور درشتی کا شکور کیا باتو آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: اس کا علاج سے کہ پیٹیم کے سریر ہاتھ پھیرا کرواورغریب کو کھانا کھلایا کرو،ول کی قساوت ختم ہوجائے گی۔ تشويح بعض لوك طبعًا درشت خور دل ك يخت ، برهم اور فتك مزاج بوت إلى السي كى يريشانى، وُ كه وَروكود كي كر ان كاول ليتجانيس ب؛ بدايك برائى ب، روحانى مرض ب، خوے بدے۔انسان کوجیے جسمائی خامیاں ، نقائص اورامراض لاحق ہوتے ہیں ،ای طرح باطنی ،معنوی ،اخلاقی اورروحانی نقائص وامراض بھی لاحق ہوتے ہیں۔آپ سلی اللہ علیہ وسلم، کیوں کہ علیم ہیں وانسانیت کے امراض کے بیش شاس ہیں۔ نیز انسانیت کے جدر داوران كروحاني واخلاقي امراض كے طبيب ہيں،اس ليے وہ اس كاعلاج بھی تجويز فرماتے ہيں! چنال چرقساوت بلبی کا علاج آپ نے میٹم کے سریر ہاتھ رکھنا ہتلایا ،اس کے کہ میٹم کود کھیتے ہی انسان کواس کی بے جارگی، سہارے سے محروی کا تصور ہوگا، تو دل میں رفت کے جذبات بیدار ہوجا تیں مے ، اور دل کی رفت ہی قساوت جلبی کے ازالہ کا سبب ہے۔ پھر انسان ہرؤ تھی اور كمرورير وم كمان كك كااوراس كاول سيخ كككا دوسرا علاج بیتلایا کی قریب کو کھانا کھلایا کروہ تا کی قریب اور بھوے کو دیکے کرول رخم ہوگا، اور لوگوں کی تنگی ساسنے آئے گی اور اپنے کو آسودہ و فیرمختاج پاکر دوسروں کو کھلانے کی صلاحیت کی تھیت پر شکر کے جذبات اور خدائی فضل کا استحضار ہوگا، تو ول جس نری، رقت، ہدردی اور مجبت پیدا ہوگی، جس کی وجہ دل کی تنی اور قساوت شتم ہوجائے گی۔ انسان نے اپنی فطرت سنخ نہ کر کی ہوتو وہ دوسروں کی مدد کر کے، دوسروں کو راحت پہنچا کر، ان کو کھانا کھلاکر، ایسی فرحت ، خوشی اور سکون محسوں کرتا ہے کہ جس کو الفاظ جس بیان نہیں کیا جاسکا۔ ماحول، مادہ پری ہرص و ہوں نے انسان کو، بخت ول اور دوسرے کو نقصان پہنچا کر اپنے گھر عاجل ، مادہ پری ، حرص و ہوں نے انسان کو، بخت ول اور دوسرے کو نقصان پہنچا کر اپنے گھر بھائی اور ایک ماں باپ کی اولا دیں ، اس کا استحضار شم کردیا ہے، جس کی وجہ سے ایک دوسرے کئی اور دوکر کے کہ کرکوئی ہدردگی اور رفت پیرائیس ہوئی۔

حدیث (۲۳)

مسلمان بھائی کی عیادت کرنے کا تواب

عُنْ أَبِي هُرُيْرَةَ رَضِي الله تَعَالَىٰ عَنْهُ أَنَّ النَّبِي صَلَّى الله عَنْهُ أَنَّ النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ قَالَ الله تَعَالَىٰ عَنْهُ أَوْ زَارَهُ قَالَ الله تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ قَالَ الله تَعَالَىٰ طِبْتَ وَ طَابَ مُمُشَاكَ وَ تَبُو أَتَ مِنَ الْجَنَّةِ مُنْزِلًا .

(my/013)

فر جمعه: الوجريره رضى الله تعالى عند بروايت ب، كدآ ب سلى الله عليه وسلم في قرماياك: جب كوئي مسلمان اپني بيمائى كى عياوت كرتا ب، يااس سے ملتے جاتا ب، تو الله تعالى فرماتے جيں: تو اور تيراا پني بيمائى كے پاس آنا، مبارك اور باعث خوش خبرى ب، تو في اپناس عمل سے جنت ميں جگه بنالى۔

تشریح: الله تعالی کواچی مخلوق کی دل داری ، خبر گیری اور راحت رسانی ، ب عد پسند ب ساری مخلوق اس کا کنید ب ، این بیس ساری مخلوق اس کا کنید ب ، این بیس مین مین مین مین اولاد جس ، انسان مدنی الطبع ہے ، اس کوآپس میں ملنا جلتا

ساتھ دہنا ، ایک دوسرے کے ساتھ ہوری ، تی ہوتی میں شریب حال رہنا پہند ہے ، اس ہے اس کا دل خوش ہوتا ہے ؛ اس لیے زندگی کے ان آ داب اور حسن معاشرت اور دل دار یوں اور مصائب میں ایک دوسرے کے کام آنے ، مزان پری کرنے ، اپنے ہمائی کی خوشی کی خاطر اس مصائب میں ایک دوسرے کے کام آنے ، مزان پری کرنے ، اپنے ہمائی کی خوشی کی خاطر اس سے ملنے پر بری بشارتیں وکر کی گئی ہیں ، ایسے لوگوں کے لیے جنت کا وعدہ ہے ، ان کی ان اداؤں کو باعث خوش خبری اور مبارک کر دانا گیا ہے ، پھر بید حسن معاملگی اور آ داب معاشرت مرف مسلم تک ہی محد و زئیں ، بل کہ ہر انسان ، خواو کوئی غد جب رکھتا ہو ، برجیشیت انسان ، سب معرف مسلم تک ہی محد و زئیں ، بل کہ ہر انسان ، خواو کوئی غد جب رکھتا ہو ، برجیشیت انسان ، سب کے ساتھ ان آ داب واخلاق کو برتا جاتا ضروری قر ار دیا گیا ہے ، بل کہ و شمن اور در پیش آ زار کوئی کے ساتھ بھی ان آ داب واخلاق کو اختیار کرنے کی تر غیب دی گئی ہے ، بیسی ادا نیں اور اخلاق کو اختیار کرنے کی تر غیب دی گئی ہے ، بیسی ادا نیں اور اخلاق ، وقتی کوئی ہے ، بیسی ادا نیں اور اخلاق کوئی ہے ، بیسی ادا نیں اور اخلاق کوئی ہے ۔ بیسی ادا نیں اور اخلاق کوئی ہی ہیں ۔

آسائش دو مجتی تغییر این دو حرف است بادوستان تلطف ، بادشمتان مدارا

بہ حیثیت انسان ، انسان کے جوحقوق ہیں ، ان کی ادائیگی لازی ہے، ندیب اس میں مانع نہیں ، بل کداس کی ترغیب دیتا ہے ، ادرا کی ، میلغ ادر مصلح کے لیے تو یہ آ داب و اخلاق ، اس کے مشن کے لیے کا میابی کی منعانت ادرا صلاح کے رائے کی ساری رکا وٹو ل کو دور کرنے کا ذریعہ ادر دور لوگوں کو تریب کرنے کا وسیلہ ہیں۔

## حدیث (۲۵)ملمان کے ساتھ قطع تعلق پروعید

عُنْ أَبِي أَيُّولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَحِلُ لِلْرَجُلِ أَنْ يَهُجُرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَحِلُ لِلْرَجُلِ أَنْ يَهُجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثِ لَيَالٍ يَلْتَقِيانِ فَيْعُرضُ هُذَا وَيُعُرضُ هُذَا وَيُعُرضُ هُذَا وَحُيْرٌ هُمَا الَّذِي يَبُدُا بِالسَّلَامِ . مُتَّقَقَ عَلَيْهِ (عَلَيْهِ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعُمَا اللَّهُ عَلَيْهِ (عَلَيْهِ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعَ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَا وَلَا عَنَا وَلَا مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْ مَنَا وَلَا عَنَوْنَ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا عَلَيْهُ وَمَا عَلَيْهُ وَمَعْ مَنَ وَلَا مَنَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَعْ مَنَا وَلَا مَا مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا عَلَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْمَا عَلَيْهِ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَا عَلَيْهُ وَلَا مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْ عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَامُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَا اللَّهُ مُعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمَا عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ مُعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ مُعْلَمُ اللَّهُ مُعْلَامُ اللَّهُ مُعْمَا اللَّهُ مُعْمَا اللَّهُ مُعْلِمُ اللَّهُ مُعْلِمُ اللَّهُ مُعِلَامُ ا

کرے۔اوراس طرح ہے ایک دوسرے ہے برتاؤ کریں کہ جب دونوں کا آمنا سامنا ہو، تو یہ ایک طرف رُخ کرکے چانا ہے ، دوسرا دوسری طرف رُخ کرکے چلا جائے ،آپس میں نداؤ ملاقات کریں اور نہ سلام و کلام کریں ؛ خیریت دریافت کرتا تو دور کی بات ہے۔اوران دونوں میں اچھا دہ شار ہوگا، جو اس بند بول چال کو شروع کرتے ہوئے خود اس سے سلام کی ابتدا

تشويح: معاشرے من بھی ایے حالات آپس می پی آجاتے ہیں کدآ ہی کی تاجاتی یا ایک دوسرے کی زیادتی کی دجہ سے غصے کا ماحول قائم ہوجاتا ہے، اور غصے کی وجہ سے ترک كلام كى توبت آجاتى ب؛ ظاہر بے كداس فتم كى حالت كا زيادہ مدت باقى رہنا بے حدمصر ہے۔ مگرانسانی غصے کی نفسیات کے تحت رہجی دشوارے، کددو تھی جوآ اپس میں ایک دوسرے ے خفا ہو گئے ہوں ، غصہ شدت ہر ہو، ان کو ای حال میں بیکباجائے کہ چلوفورا آپس میں ملو، بات چیت کرو! ظاہر ہے کدان کا مانا تو دور کی بات ہے، طیش میں آ کراور خفا ہوجا تیں گے، یل کہنا سے ہی سے لڑائی شروع کردیں گے۔اس لیے آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے جوانسانوں کی نفسیات سے واقف اور نباض ہیں ،فر مایا: تین دن تک غصر کا دباؤر ہتا ہے،اس لیے تین دن تک اس کومجبورٹیس کیا الیکن تین دن کے بعد کیوں کہاہتے و تفے میں عموماً غصہ شنڈا ہوجا تا ب، فرمایا: اب این بھائی سے قطع تعلق ندر کھو، بل کداب معافی حلافی کراواور سلے عی کی طرح میل جول شروع کردو: اوراس میں سب سے بہتر وہ بھائی ہوگا، رو ہمل کرے، مثلاً خود ے پہلے اس کوسلام کرے، کیوں کہ سلام کو بھی متوجہ کرنے اور محبت پیدا کرنے میں برداوخل ے اس کے کہ سلام ایک وعاہے ؛ ظاہر ہے کہ دعا کے کلمات آ دی بیس محبت اور خلوص کو بیدار ارد سے بال اور شکر رقی کودور کرد ہے ہیں۔

\*\*\*\*\*\*\*

## حدیث (۲۲)برگمانی ہے بچنے جاکم

عُنْ أَبِي هُوْيُوهَ رَضِي الله تَعَالَىٰ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ إِيَّاكُمُ وَ الظَّنَ فَإِنَّ الظَّنَ أَكُذُبُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ إِيَّاكُمُ وَ الظَّنَ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكُذُبُ اللهِ الْحَدِيْثِ وَ لَاتَحَسَّسُوا وَ لَاتَجَسَّسُوا وَ لَاتَخَسُوا وَ لَاتَخُوا وَ لَاتَحَاسَدُوا وَ لَاتَخَابُووا وَ لَاتَخَابُووا وَ لَاتَخَابُووا وَ لَاتَخَابُووا وَ لَاتَخَابُووا وَ لَاتَخَابُووا وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ الْحَوَانَ . (عَنْ إِسَامَهُ )

قوجمه : ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عند نے فرمایا: که صنور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: کہ تم لوگ بد گمانی ہے بچو ،اس لیے کہ اکثر بد گمانیاں ، قلط اور جھوٹی ہوتی ہیں۔

آ پ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : کہ کسی کی اُو ہ جس ندرہ و ، کسی کی جاسوی ندگر و ، کسی کے بعا دیر ہوا اللہ کے بندے میں اور مرے کو دیکھ کر نفرت سے پہت ند پھیرو ، اللہ کے بندے ، بندے

بنواورآ بس ميس بهائي بعائي بن كرربو

تشوایع: اوگوں کی ایک عادت یہ ہے کہ وہ با تحقیق کی کے بارے میں خودے یا کسی کے کہنے ہے ہم گانی قائم کر لیتے ہیں، پھراس کو اپنادشن، بدخواہ و بدا ندیش بچھے لیتے ہیں، اورای کے مطابق اس سے برتاؤ شروع کردیتے ہیں، جس کے مقیع میں دونوں میں دوری پیدا ہو جاتی ہے، اورا یک دوسرے کے ساتھ خیرخواہی کے جذبات ختم ہوجاتے ہیں۔

ای طرح بعض لوگ دوسروں کی کمزرویوں کے ٹوہ میں لگے رہے ہیں، ان کی جاسوی کرتے یا جاسوی کراتے ہیں، عیب جوئی میں لگے دیجے ہیں۔

ای طرح دوسروں کو نقصان پہنچانے کی غرض نے بعض دفیہ خریداری کے مواقع پر ، پیزوں کو زیادہ قیمت پر لینے کا اظہار کرتے ہیں اور زیادہ قیمت دینے کی بولی لگائے ہیں، حالال کہ نیت خرید نے کی تیس ہوتی ، مقصد سے ہوتا ہے کہ خریدار قیمت بڑھاہ ساوراس کومہنگالینا پڑے ۔ بعض مرتبہ خود ہائع ، لوگون کوالیا کرتے پر آمادہ کرتے ہیں، تا کہ ان کوائی چیز کی قیمت زیادہ کل جائے۔

ال طرح آپس میں حسد، بغض کی بھی لوگوں میں عادت ہوتی ہے، جس کے نتیج میں ایک دوسرے کی ترقی پر جلتے اورائ میں ایک دوسرے کی ترقی پر جلتے اورائ کا زوال چاہتے ہیں۔ دشنی کی بنیاد پر ایک دوسرے سے آئی دوری بڑھا لیتے ہیں کا زوال چاہتے ہیں۔ بعض لوگ دشنی کی بنیاد پر ایک دوسرے سے آئی دوری بڑھا لیتے ہیں کر آ منا سامنا بھی گوارہ نہیں کرتے ، دیکھتے ہی پشت پھیر کرکتی کا منہ جاتے ہیں، علیک سلیک کی نوبت ہی نہیں آ پاتی ۔ ظاہر ہے انسانی معاشرہ میں بیسب با تیس، انتہائی بری ہیں، اسلام جو حسن معاشرت اور آپس میں بھائی چارے، محبت اور نگا گلت کی تعلیم دیتا ہے، وہ ان جو حسن معاشرت اور آپس میں بھائی چارے، محبت اور نگا گلت کی تعلیم دیتا ہے، وہ ان مادات و اظلاق کو کہاں برداشت کرسکتا تھا، اس لیے اسلام کے تیفیم نے شدت سے ان برائیوں سے دوکا اوران پر وعیدیں سنائی ہیں۔

حدیث (۲۷)

مؤمن كوتكليف بہنجانے براسان رسول الله سے لعنت

عَنْ أَبِي كَرِ الصِّدِيقِ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ مَلْعُونٌ مَنْ ضَارَّمُوْمِنَا أَوُ

مكويه. (علادم/١١١١)

قوجه الویکرصد بق رضی الله تعالی عند نے فرمایا: که حضور سلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے: وہ فضی ملعون ہے، جو کسی موئن کوستا ہے اور محروفریب سے اس کو مصیبت بیس بنتا کرے۔

تشویح: وہ خض الله کی رحمت سے دور رکھا جائے گا، یا دور رہے گا، اس پر الله کی نوازشات نہیں کی جائیں گی، جو کسی مسلم کوستا ہے یا تکلیف دے۔ کسی بھی مخلوق کوستا تا گناہ ہے،

چہ جائے کہ کوئی اشرف المخلوقات انسان کو اور انسانوں بیس بھی ایل ایمان کو نقصان پہنچائے۔

پر جائے کہ کوئی اشرف المخلوقات انسان کو اور انسانوں بیس بھی ایل ایمان کو نقصان پہنچائے۔

مسلم کی قبید تلیبی ہے، اس لیے کہ زیادہ تر ایک مسلمان کے معاملات، مسلمان ہی ساتھ بیش آتے ہیں، زیادہ تر رہائش، برتا ؤ، شادی بی بیس ایک مسلمان دوسرے مسلمان می کساتھ بیش آتے ہیں، زیادہ تر رہائش، برتا ؤ، شادی بی بیس ایک مسلمان دوسرے مسلمان کے ساتھ بی بیر دوابط اور رشتہ رکھتا اور ہر نماز میں جمع ہوتا ہے سلم کی قید ذ کر کی گئی ہے بیاں کہ اگر بہ کہا جائے کہ تکوین طور پر قدرت بعض کوخوش حال اور بعض کو تھک حال اس کیے بیل کداگر بہ کہا جائے کہ تکوین طور پر قدرت بعض کوخوش حال اور بعض کو تھک حال اس کیے

ر کھتی ہے، تا کہ خوشحال اوگوں کا تلک حال کے ذریعے امتحان لے کہ و وان پریشان اور ناور

لوگوں کے ساتھ کیسا برتاؤ کرتے ہیں۔ وہ کتفا ایٹار اور قربانی ان لوگوں کے لیے کر کے اپنی

فراخی اور کشاوہ دی کا شکر بیا اوا کرتے ہیں۔ اگر دنیا ہیں کوئی تک دست، بیار اور پریشان

حال مظلوم اور مصیبت رسیدہ بی نہ ہوتا، تو خوشحال اور مال دار اور طاقت و رلوگوں کا احتمان

کس طرح ہوتا، ان کے امتحان کے لیے پچھاؤگوں کا کمزور رکھنا ضروری تھا۔ ای طرح مبر

کے امتحان کے لیے، پچھاؤگوں کا کمزور مظلوم، شک دست رکھنا ضروری تھا، تا کہ فعمتوں کے

سلب اور صبط کر لینے پر بیلوگ مبر کر کے اپنے امتحان ہیں کا میاب ہوتے ہیں یانہیں۔

در حقیقت بید نیا دار المامتحان ہے، اس میں کی کا کی چیز میں امتحان ہور ہا ہے، کی کا

دوسری بات میں، تا کہ تمام کو ان کے امتحانات میں پر کھا جائے، کوئی عبر کا پر چہ دیا گیا

ہے، کوئی شکر کا، دیکھنا ہے کون اپنے پر بے کو کتفا انچھا لکھتا ہے۔

# حدیث (۲۸) برائی کے بعدفوراً اچھائی کرنا

عَنْ أَبِي كَذِّرِقَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: مَاكُنْتَ وَ أَتَبِعِ السَّبِّةَ الْحَسَنَةَ الْحَسَنَةَ الْحَسَنَةَ وَمُحْمَدُوا لِتَسِّمَةَ الْحَسَنَةَ وَمُحْمَدُوا لِتَسْرِمَةُ الْحَسَنَةَ وَمُحْمَدُوا لِتَسْرِمِدِي وَ السَّيْرَ مِذِي وَ السَّرِمِ السَّرَامِ السَّرِمِ السَّرَامِ السَّرَامِ السَّرِمِ السَّرَامِ السَّلَمُ السَّرَامِ السَّرَامِ السَّرَامِ السَّرَامِ السَّلَمُ السَّرَامِ السَّرَةِ السَّرَامِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَّرَامِ السَّرَامِ السَّرَامِ السَّرَامِ السَّمِ السَلَّمُ السَّرَامِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَمِ السَلَّمُ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمِ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَمِ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَّمُ السَلَمُ السَلَّمُ السَلَمِ السُلْمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ الْ

توجیعه : ابوذررضی الله عند نے فرمایا، کدآب سلی الله علیه وسلم نے فرمایا بتم جہاں کہیں بھی ہو ہرجگہ الله کی نافرمانی اوراس کے عاسب فرت رہ واورا گرکوئی گناویا برائی سرز دہوجائے تواس کے بعد فوراکوئی نیکی بیا تواب کا کام کرلیا کرد، جواس گناواور برائی کومنادے گااورلوگوں کے بعد فوراکوئی نیکی بیا تو اب کا کام کرلیا کرد، جواس گناواور برائی کومنادے گااورلوگوں کے ساتھ دسن اخلاق سے چیش آئ ، آپ کے اس ارشاد کواجمد، ترفدی اور داری نے روایت کیا

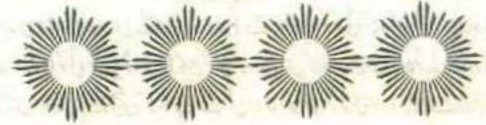
تشريح :انسان كو برائيول سے روكنے ، خلاف شرع امور سے بچانے اور خدارسول كے

احکام کی خلاف ورزی اور نافر مانی ہے بچانے والی چیز تقوی ہے، یعنی خوف خدا ، مواخذ ہُ خداوندی کا احساس، "ان بطش ربک لشدید" کا استحضار، اللہ کے قبار و جبار ہونے کا تصور بی انسان کو اند عیرے ، اجائے، تنبائی وجلوت اور خلوت میں اللہ کی نافر مانی ہے باز رکھتا ہے۔

بوجہ بھر اور اولا د کے خوف یا دل داری اور بھر وکمزوری ، بوجہ نفس وشیطان کے ورغلانے ، بوجہ ساج اور اولا د کے خوف یا دل داری اور لیطور روا داری یا د با وَاور کھا ظے کہ بھے تعد کی اور نافر مانی کر بیٹھتا ہے ، تو اس کے از الدکی ترکیب بھی آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے ارشا و فر مائی ہے : کہ بر نافر مانی کے بعد فر مال بر داری ، برگناہ کے بعد نیکی ، بر برائی کے بعد کوئی اچھا کا م فوراً کرلیا کرو ، انشاء اللہ وہ اچھائی اور نیکی اس برائی اور گناہ کو مٹاد ہے گی : ''ان المحسنات فوراً کرلیا کرو ، انشاء اللہ وہ اچھائی اور نیکی اس برائی اور گناہ کو مٹاد ہے گی : ''ان المحسنات یک جیسے صابن میل یک وہ مود بتا ہے ، جیسے صابن میل کی کھور تا ہے ۔ جیسے صابن میل کی کور وہ وہ بتا ہے ۔ کیکی کور مود بتا ہے ۔

آپ نے فرمایا: کہ لوگوں کے ساتھ حسنِ اظلاق سے چیش آؤ، اگر کی سے خطا ہو جائے ، تو معاف کردو، ہرائی کا بدلہ اچھائی کے ساتھ دو، اگرتم سے کوئی زیادتی ہوجائے ، تواس کاحتی دے دو، یااس سے معافی جاولو، ہرایک کے ڈکھ، درد میں کام آؤ، محبت اور حسن ظن سے کام لو، انصاف کا برتاؤ کرو، پروں کا ادب ولحاظ اور چھوٹوں سے شفقت اور پیار کا برتاؤ کرو۔





### حديث (٢٩) مومن جولا بھالا اور كافرشاطراور جالباز ہوتا ہے

عَنْ أَبِي هُو يُوهَ وَضِي اللَّهُ عَنهُ عَنِ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: الْمُؤْمِنُ غِرِ كُويْمٌ وَالْفَاجِرُ خِبُ كَنِيْمٌ . (عَنوة س/٣٣١) توجهه : حضرت الوہری وضی اللہ عند صور سلی اللہ علیہ وسلم نے قال فرماتے ہیں کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کہ مؤس ، جمولا اور شریف ، وتا ہے ، اور فاس و فاجر آ دی ، شاطر اور کمین ہوتا ہے۔

تشوریج ہمومن میں جال فریب اور عیاری نہیں ہوتی ، وہ تو سیدھا ، انتج جے ہری اور پھولا ہوتا ہے۔ وہ برخمض ہے حسن عن رکھتا ہے ، کسی کے بارے میں بدگمانی نہیں کرتا ، وہ بر مسلمان کو جا ، ایمان دار بچھ کراس کی بات پر اعتما دکر لیتا ہے ، اس کو کوئی دھو کا دے ، تو اس کو گوارہ کر لیتا ہے ، مگر وہ خود بھی کسی کو دھو کا دیے کا تصور بھی نہیں کرتا ، برخلاف منافق اور قاسق فواجر اور گنج گارے ، کہ وہ شاطر اور کمیٹ ہوتا ہے ، اس کی ہر بات اور ہرفعل پر فریب اور نقصان کو اجراور گنج گارے ، کہ وہ شاطر اور کمیٹ ہوتا ہے ، اس کی ہر بات اور ہرفعل پر فریب اور نقصان کی جو اور نقش کی تو قع دشوار ہے۔ لئہ داجوا ہے آپ کو موسی کہتے جی این کو جا ہی ہوتا ہے ، اس کے خیر اور نفع کی تو قع دشوار ہے۔ لئہ داجوا ہے آ ہے کو موسی کہتے جی این کو جا ہی ہوتا ہے ، اس سے خیر اور نفع کی تو قع دشوار ہے۔ لئہ داجوا ہے آ زار نہ موسی کہتے جی این کو جا ہی کہ دوہ اپنے اندر مومنانہ شان پیدا کریں ، کسی کے در ہے آ زار نہ موسی کہتے جی این کو جا ہی کہ دوہ اپنے اندر مومنانہ شان پیدا کریں ، کسی کے در ہے آ زار نہ موسی کے جی این کو جا ہی کہ دوہ اپنے اندر مومنانہ شان پیدا کریں ، کسی کے در ہے آ زار نہ موسی کے جی این کو جا ہے کہ دوہ اپنے اندر مومنانہ شان پیدا کریں ، کسی کے در ہے آ زار نہ موسی کے جی این کو جا ہی کے دار ہو کی کراں کی این کو جا ہی کہ دوہ ا

شرافت، سخاوت ان کی ہرادا ہے ظاہر ہونا چاہئے، کی خصلت اس کو اللہ رسول کی تکاہ میں مطلوب مجبوب اور مقبول انسان بنا کمی گی۔ برخلاف کمینے انسان کے، کہ چندون میں بی اس کی اوقات معلوم ہوجاتی ہے، اور وہ تا پہند بدہ انسان بن جاتا ہے، لوگ اس نفرت کرنے لگتے ہیں، اس کی الن چالوں ہے واقف ہوجاتے ہیں، جن کو وہ اپنے ول میں چھیائے رکھتا ہے، اور اپنے ان تا پاک عزائم کے لیے دھوکا دہی کو اپنا وطیر و بنالیتا ہے۔

**光光光光光光光光光光光光光光光光光** 

### حديث (٣٠)مركزصنافلاق

وَعُنْ مَالِكَ بَلَغُهُ أَنْ رَسُولَ اللهِ مَلْكُ قَالَ : بُعِثْتُ لِأَتْمِمَ حُسُنَ الْأَخُلَاقِ،

(مقلوة الراسم)

قوجمه: ما لک بن بلغه سے روایت ہے کہ آپ سلی الله علیه وسلم نے فرمایا: که میں حسن اخلاق کی پیمیل وتم یم کے لیے بھیجا گیا ہوں۔

تشویح بعضور سلی الله علیه وسلم جیسے خاتم الا نبیا ہیں ، ای طرح آپ حسن اخلاق کے بھی خاتم ہیں ، کہ آپ پراعلی اخلاق کا اتمام اور انتہا ہو چکی ، اب د نیا بیں اس سے اعلی اخلاق کا معلم یا اعلی اخلاق کا حال مبعوث نہیں ہوگا ، آپ پراس کی اثنہا ہو چکی ، آپ اس کے خاتم ہیں ، اب جس کو بھی کو ئی اخلاق کا حال مبعوث نہیں ہوگا ، آپ بی اثنہ اس کو آپ ہی کی سیرت اور پاکی و فی اخلاق ہوا ہے ہی آئیڈیل ہیں ، آپ ہی نمونہ ہیں ، آپ کی آپ کی سیرت ، آپ کی اخلاق آخری ہیں ، ان سے اعلی اور افضل کا اب قیامت تک تصور نہیں کیا جا سکتا ، اب قیامت تک تصور نہیں کیا جا سکتا ، اب قیامت تک تصور نہیں کیا جا سکتا ، اب قیامت تک تصور نہیں کیا جا سکتا ، اب قیامت تک تصور نہیں کیا ہوا میں اللہ علیہ وسلم کی سیرت و اخلاق ، جی اور معیار ہیں ، ایثار ، جدر دری ، مجت ، جغو و درگز ر ، دا دود دور میں افغر ادری تھیں ، آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی ہیں ، اللہ تعلیہ وسلم کی ذات گرامی ہیں ، اللہ تعلیہ وسلم کی ذات گرامی ہیں ، اللہ تعلیہ وسلم کی ذات گرامی ہیں ، اللہ تعالی نے ساری خوبیوں کو اکھا کر دیا تھا ہے ۔

حسن يوسف دم عيسى يد بيشا دارى آنيد خوبال بمد دارند أو تنها دارى ليس على الله بمستنكر ان يجمع العالم في واحد

### حديث (٣١) ظاہروباطن كوعده كرنے كى وعا

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنْهَا قَالَتُ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَنْهَا قَالَتُ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ يَقُولُ: اللَّهُمَّ حَسَنُتَ خَلْقِي اللَّهِ صَلَى اللَّهُمَّ حَسَنُتَ خَلْقِي اللَّهِ صَلَى اللَّهُمَّ حَسَنُتَ خَلْقِي اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ يَقُولُ: اللَّهُمَّ حَسَنُتَ خَلْقِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ يَقُولُ: اللَّهُمَّ حَسَنُتُ خَلْقِي اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فنوجهه : حفرت عائشه رضی الله تعالی عنها فرماتی ہیں: که حضور سلی الله علیه وسلم بیده عافر مایا کرتے تھے: کداے اللہ! آپ نے میری صورت اچھی بنائی ہے، پس آپ میری سیرت بھی

الجي بناديج

تشويح: آپ صلى الله عليه وسلم تو صورت اورسيرت دونول كامتها رے اعلیٰ اورانصل تھے۔ قرآن کی خبر کے مطابق بخلق عظیم کے حال تھے۔اس کے باوجود کیوں کہ بندے کواپنی عبدیت کے اظہار میں نگار ہنا جا ہیے، یہی اس کا سب سے بڑا کمال ہے؛ لہذا آپ صلی اللہ علیہ وسلم باوجود حسن خلق کی دولت سے مالا مال ہونے کے، مزید حسن خلق کی وعا فرماتے رَجِّ نَحْ: صِي بِاوجود "أوتيت علم الأولين و الآخرين" كـ "رَبُّ زِدُنِيُّ عِلْمًا" كى دعاكے ليے علم ديا كيا، چنال چديد دعافر ماتے رہتے تھے۔ وجديہ ب كد علم ،الله كى صفت ہے، اور اللہ کی صفت لامحد و د موتی ہے، اس کی کوئی انتہائیں ہے، ہر در ہے ۔ او پر ورجات موجود بين ينز " تنحلقوا بأخلاق الله" كها كيا، يعنى الله كا فلاق اختيار كرو\_ الله کے اخلاق، کرم ،عفوجهم اور رحم وغیرہ صفات کا وافر حصہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا کیا گیا تھا، پھر بھی آپ خلق حسن کی دعافر مایا کرتے تھے،اس میں امت کے لیے تعلیم بھی مقصود تھی کہ اچھے اخلاق پیدا کریں اور اس کے لیے جس ضبط نفس اور صبر جمیل کی ضرورت پڑتی ہے، اس کی کوشش جاری رکھیں۔ آ وی کا شریف خاندان میں پیدا ہوتا ، مال دار ہوتا، کسی منصب پر فائزه جونا،اس کے جسم اوراعضا کا موزوں اور خوبصورت ہونا،اس کی شخصیت کے نکھار کے ليے كافی نہیں ، اس كی شخصیت كى بلندى اور عند الناس اور عند الله مقبولیت کے لیے اس کے اخلاق اوراس کی عادات کا چھا ہونا بھی بہت ضروری ہے۔اللہ سے اسے لیے حسن خلق کی دعا بھی کرتے رہنا جا ہے اور اپنا محاسبہ بھی کرنتے رہنا جاہے ،کوتا ہیوں پرمعافی مانکنی جا ہے۔

حديث (٣٢) عُصَرُولِي جَانَا بِهَاوَرَى مِهِ اللّهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ قَالَ رَسُولُ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ: لَيْسَ الشّدِيدُ بِالصَّرَعَةِ إِنْمَا الشّدِيدُ الّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْعَضَبِ. (عَرَةِ مِ الصَّرَعَةِ إِنْمَا الشّدِيدُ الّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْعَضَبِ. (عَرَةِ مِ الصَّرَةِ عَلَى السَّدِيدُ اللّهِ عَنْدَ الْعَضَبِ. (عَرَةِ مِ الصَّرَةِ عَلَى السَّدِيدُ اللّهُ عَنْدَ الْعَضَبِ. (عَرَةِ مِ الصَّرَةِ عَلَى السَّدِيدُ اللّهِ عَنْدَ الْعَضَبِ. (عَرَةِ مِ السَّدِيدِ السَّدِيدُ اللّهِ عَنْدَ الْعَضَبِ. (عَرَةِ مِ السَّدِيدُ اللّهِ السَّدِيدُ اللّهُ عَنْدَ اللّهُ عَنْدَ اللّهِ السَّدِيدُ اللّهَ عَنْدَ اللّهُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ اللّهُ السَّدِيدُ اللّهُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدُولَةُ السَّدُولُةُ السَّدُولُةُ السَّدُ اللّهُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدُولُةُ السَّدُولُةُ السَّمَ السَّدُولَةُ السَّدِيدُ السَّدُولُةُ اللّهُ السَّدُولَةُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدِيدُ السَّدُولَةُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّمَ السَّدُولَةُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدُولَةُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السِّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدَامِ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدَامُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدِيدُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولِةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدِيدُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ السَّدُولَةُ

ارشاد فربایا: پیلوان وہ نہیں ہے جو کئی کوشتی ہیں گئے دے باہر نہ کہ پہلوان وہ ہے، جو خصے کے ارشاد فربایا: پیلوان وہ نہیں ہے جو کئی کوشتی ہیں گئے دے باہر نہ ہونے دے۔
وقت اپنے او پر کنٹرول رکھے، اوراپنے آپ کوآپ ہے باہر نہ ہونے دے۔
وقت اپنے او پر کنٹرول رکھے، اوراپنے آپ کوآپ ہے باہر نہ ہونے دے۔
وقت اپنے او پر کنٹرول رکھے، اوراپنے آپ کوآپ ہے باہر نہ ہونے دے۔
وقت اپنے او پر کنٹرول رکھے، اوراپنے آپ کوآپ ہے باہر نہ ہونے دے باہر نہ ہونے دی کے دوا آنا تو ک اور پہلوانوں کو فکست دے دیتا ہے۔ گرفش پر کنٹرول مشکل ہوتا ہے، نفس کو قابو ہیں رکھنا وشوار ہوتا ہے، جبال کوئی خلاف طبع محالمہ چیش کنٹرول مشکل ہوتا ہے، نفس کو قابو ہیں رکھنا وشوار ہوتا ہے، جبال کوئی خلاف طبع محالمہ چیش کیا ہم او جبال کوئی خلاف طبع محالمہ چیش کے افراد ہے کوئی چوک ہوگئی، یا کی ملازم ہے خطی اور بھول ہوگئی، یا آوی اپنے آپ ہے کہا ہم او جبال کوئی جو بات ہے، بلا ہم لہ جبال کوئی جو ہم بلا نے والے باہر او جبال اور کیوں اور بھول ہوگئی، اور باہد لینے ش کیا ہم او جبال کا دور جبال کا دور کیا افتدار یا کی منصب کوئی بخص کے جیں۔ پھراگرآ دی دی افتدار یا کی منصب پر فائز ہوں جب او خص کے وقت اس کی کیفیت عی جیب ہوجاتی ہے، دوا اپنے نفس کے ہاتھوں پر خاتوں ہو جب تو جب ہوجاتی ہے، دوا ہے نفس کے ہاتھوں پر فائز ہوں جب تو خص کے دقت اس کی کیفیت عی جیب ہوجاتی ہے، دوا اپنے نفس کے ہاتھوں پر فائز ہوں جب تو خص کے دوت اس کی کیفیت عی جیب ہوجاتی ہے، دوا اپنے نفس کے ہاتھوں ہوگئا ہو جب تو جب تو جو تا تا ہے، جل کدوہ یہ موجاتی ہے، دوا ہے نفس کے ہاتھوں ہوگئا ہو جب تو جب تا ہے، جل کدوہ یہ موجاتی ہے، دوا ہے نفس کے ہاتھوں ہوگئا ہے۔ کہ اگریش نے جداد نہ لیا، جب تو خوص کی سادہ باتھوں ہوگئا ہے۔ کہ اگریش نے جداد نہ لیا، جب تو خوص کے جو صادب افتدار

حالاں کہ بدلد نین اور معاف کردیا ، اور بڑی نافر مانی یا بڑا انتصان ہونے پر جب آدی معاف کردیتا ہے ، تو سامنے والے شخص اور دوسرے تمام ہی لوگوں پر اس کی اس وسیع اظر فی اور حلم پر بہت اچھا اثر پڑتا ہے۔ لوگوں کے دلوں بیس اس کی وقعت اور بڑائی گھر کر جاتی ہے۔ تصور وار شخص زندگی تجر کے لیے اس کا ممنون احسان ہوجا تا ہے۔ آگر چہنا فرمانی جاتی ہے۔ آگر چہنا فرمانی

كون كيركا

الورفقسان کے موقع پر ضبط نظمی مشکل ہوتا ہے الیکن اگر انسان یہ موری لے ، کہ بھی اللہ اتحالی کا بندہ اور غلام ہوں ، جھے ہے اس کی رات دن بھی کنتی ہوئی ہوئی ہوئی ہوری ہے ، اوروہ بچھ کومز او بینے اور جدلہ لینے بھی ، میر ہے مقابلے بھی لا کا گنا قا در اور تو کی ہے ، تب بھی وہ بھی ہر کھڑی معاف کر دینا چاہیے ، کس اللہ اتحالی بھی ہر کھڑی معاف کر دینا چاہیے ، کس اللہ اتحالی بھی ہزاد ہے کہ اور معاف نہ کے بوق خشر کے میدان بھی میرا کیا خال ہوگا۔

اتحالی بھی ہزاد ہے کے اور معاف نہ کے بوق خشر کے میدان بھی میرا کیا خال ہوگا۔

اتحالی بی تعداد بیروں کی بہت کی مثالی بیرے نو جس سناتے اور اور کو معاف کرنے کی بڑاروں کی تعداد بھی موجود ہیں ، جن کو بھی بیرے نفر ہے سناتے اور اور ت پاتے ہیں ، تو بھی کو اپنی مگل زندگی ہیں بھی مثال بھیں کرنی جا ہے۔

## حديث (٣٣) تكبركا انجام جبنم

عَنْ أَبِي هُويُوهَ رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ عُنِهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: يَقُولُ اللّٰهُ تَعَالَىٰ الْكُبُويَاءُ رَدَائِي وَ اللّٰهِ صَلَّى الْكُبُويَاءُ رَدَائِي وَ اللّٰهِ صَلَّى الْكُبُويَاءُ رَدَائِي وَ الْعَظَّمَةُ إِزَارِي فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا أُذُخَلَتُهُ النَّارَ ( الْعَرْةُ وَالْحِدًا مِنْهُمَا أُذُخَلَتُهُ النَّارَ ( الْعَرْةُ وَالْحِدًا مِنْهُمَا أُذُخَلَتُهُ النَّارَ ( الْعَرْةُ وَالْحِدِد اللّٰهُ اللّلَامُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِمُ الللّٰهُ اللّٰهُ

تر جمعه: حضرت ابو ہر رہ در منی اللہ تعالیٰ عند فریائے ہیں ؛ کدر سول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہوائی میری چاور ہے ، بلندی میراز پر جامہ ہے ، جوان دونوں میں ہے کسی ایک کو بھی جھے ہے تھنچے گااس کو ہیں جہنم میں داخل کردوں گا۔

تشوریع بیاندی ایرانی ، گیروغرورالله تعالی کی ایسی صفات میں جواس کے لیے مخصوص میں ،
اورای کو زیب دیتی میں اب اگر کوئی بندہ ان صفات کی طرف اپنے آپ کو منسوب کر کے افخر، کیروغروراورعظمت کا مدگی ہوتا ہے ، ان کوافقتیار کرتا ہے ، تو اللہ تعالی نے اس کوالیک می اور مجازی مثال ہے ۔ تحت گتا خانہ فعل قرار دیا ہے ، اور اپنی نارائستی طاہر کی ہے ، بل کدووز رقے کی وجود سنائی ہے ۔

الركوني چهوتااہ يدين وريا يا جامه پار كريني يا تارے اوال كو يہت بوك

گتاخی اور بڑے کی بخت تا راضکی کا باعث سمجھا جاتا ہے۔ پھرا کریہ گتاخی اللہ کی جناب میں کی جائے تو اس کی شناعت میں اور سخت شدت پیدا ہوجاتی ہے۔اللہ تعالی اتن سخت مثال دے کر بندوں کو کبر وغرور، فخر و بردائی اور اسے کو بلند بھے، جس کے نتیجے میں دوسروں کی حقارت، تنقيص، بعزتي اوران كوايية سامني كرا بوانجحينالا زم آتاب-جواخلاتي طورير بہت بری بُرائی بھی گئی ہے۔اصل میں کبروغروراُن صفات پر ہوتا جا ہے جوصفات کس کے یاس اینی ذاتی بور کسی کی عطائی بخششی نه بول ؛الله کی تمام صفات اس کی اینی ذاتی ہیں گسی کی عطائی نہیں ہیں، جب ذاتی ہیں تو اس کوائی ان صفت کے اظہار اور بیان کرنے کا پوراحق عاصل ہے، برخلاف بندے کے، کہاس کی کوئی صفات اس کی ڈاتی اور خاندز ادلیس ہے،اس کی ہرصفت خواہ علم وصل ہو، یا ہنر و کمال ہو، یاحسن و جمال ہو، یا مال و دولت ہو، منصب و مقام ہو،شبرت وعزت ہو، یا خوداس کا وجود اور صحت و عافیت، یا جود وسخا ہو،خوش خلتی ہو، یا ہدردی، نیک نامی ہو۔غرض ہرصفت چھوٹی ہے چھوٹی خولی ہو یا بڑے سے بڑی، یہ خوبیال اس كے اندرا بني تبيس ميں ، الله كى عطاء اس كى بخشش ، اس كا فيض ، اس كى صفات كاعكس ، حتى كه خود بندے كا وجود يھى اوراس كى بقائجى اى كى عطاہے۔ جب بيات ہے، تو دوسرے كى دى دولى چيز يرفخر وغرور، كبرواتر ايث كيول؟

### حدیث (۳۴)قدرت کے باوجودلوگوں سےدرگذرکرنا

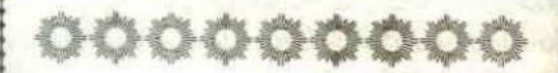
عُنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: قَالَ مُوسَىٰ بَنُ عِمُرَانَ عَلَيْهِ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: قَالَ مُوسَىٰ بَنُ عِمُرَانَ عَلَيْهِ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ: قَالَ مُنْ إِذَا قَلَرُ عَمُرَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَارُبِ مُنْ أَعَرُ عَبَادِكَ؟ قَالَ مَنْ إِذَا قَلَرُ غَفَرَ السَّالَامُ يَارُبِ مُنْ أَعَرُ عَبَادِكَ؟ قَالَ مَنْ إِذَا قَلَرُ غَفَرَ السَّالِامُ يَارُبِ مَنْ أَعَرُ عَبَادِكَ؟ قَالَ مَنْ إِذَا قَلَرُ عَفَرَ السَّالِامُ يَارُبُ مَنْ أَعَرُ عَبَادِكَ؟ قَالَ مَنْ إِذَا قَلَرُ عَقَرَ السَّالِهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰمَ يَارُبُ مَنْ إِذَا قَلَرُ عَقَرَ السَّلَامُ اللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ ا

فنوجه حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عند فرماتے ہیں: که حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کہ موئی بن عمران علیہ السلام نے اللہ تعالی ہے دریافت کیا کہ اے میرے دب! تیرے بندوں میں سب سے قوی کون بندہ کہلاتا ہے؟ اللہ تعالی نے فرمایا: وہ بندہ جواسیے دشمن برغلبہ پاجائے ،اوراس پرقادر ہونے کے بعداس کومعاف کردے۔

تشویح برب کداس کو بدلد لینے کا پوروموقع اور قدرت عاصل بوگی ہو، پھر بھی معاف کر وے یہ بھر بھی معاف کر دے یہ جو صلے ، ہمت اور بڑے وہ بھے دل کی بات ہے، در نہ تو دنیا میں قدرت پا جائے کے بعدا ہے مقابل کو انتخاذ کیل ، رسوااور ستایا جاتا ہے کہ جس کی کوئی انتہا ہی نہیں ، سارے بدلے لیے جاتے ہیں۔ اس کی کوئی معقدرت ، کوئی عاجزی ، کوئی معافی ، چاہے کتنی می عدامت اور دل کی گہرائی ہے ہو، خصے اور انتقام کے خیف میں پہونیس ستا جاتا۔ اوضے تو اپنے وہمن کا اور دل کی گہرائی ہے ہو، خصے اور انتقام کے خیف میں بھر چہاجاتے ہیں ، اس کو غصے میں جلا ڈالتے ہیں ، تب بھی ان کے انتقام کی آگر دے ، جگر چہاجاتے ہیں ، اس کو غصے میں جلا ڈالتے ہیں ، تب بھی ان کے انتقام کی آگر نہیں بھتی ۔ حالاں کہ بلند حوصلگی اور بڑائی کی بات بیتی کر قدرت کے کرفند رہ بات کے بعد معاف کر دیا جاتا۔ حضور صلی الله علیہ وسلی کو کہ دوالوں نے ستانے ہیں کوئی کر نہیں چھوڑی تھی ، گرآپ صلی الله علیہ وسلی کو کہ دوالوں نے ستانے ہیں کوئی کر نہیں چھوڑی تھی ، گرآپ صلی الله علیہ وسلی کو تھر کہ کے بعد ، پوری قدرت کے بعد ، جب کہ دوسب مشکیس بند ھے کھڑ ہے تھے ، ان کو معاف فرمادیا۔

اس طرح معاف کرنے ہے دشمن اور ظالم پر بہت اچھا اثر پڑتا ہے، وہ سامنے والے کے اخلاق اور بڑائی کا قائل ہوجا تا ہے، اور ساری زندگی اس کو اپنائسن اور ایک شریف ووسیج انظر ف انسان مانتا ہے، اور پھر بھی دشنی کی ہمت نہیں کرتا، بل کدا ہے ساتھ اس حسن سلوک کو دیکھ کراگر اس پر کسی نے بھی ظلم وتشد دکیا ہو، اور وہ اس پر قدرت حاصل کرے، تو وہ بھی اس کومعاف کروے گا؛ وہ این مقابل کے برتاؤے سبق لے چکا ہوتا ہے۔

یکام ہے تو ہمت اور اولوا العزمی کا ، گرانسان کواس کے لیے اپنفس پر جرکرنا پڑتا ہے، لیکن جب ہمت کر لے ، تو معاف کرنے پردل آ ماد و ، و جاتا ہے ، اور معاف کرکے تیمردل میں ایک خاص خوشی اور سرورمحسوس کرتا ہے ، اور اپنے اس عمل پر ثو اب کی تو تع رکھتا ہے۔



### حدیث (۳۵)مظلوم کی آہ ہے بچنا

عِلَى رَضِيَ اللَّهُ تعالَىٰ عنه قال: قال رسول الله سَلَّمَ: إِيَّاكُ وَ دُعُوهَ الْمَطْلُومَ فَإِنَّمَا يُسْتُلَّ الله تعالى حقه و إنّ الله لايمنع ذا حقّ حقه . (عقوة المام) نوجمه : حضرت على رضى الله تعالى عنه في مايا: كدرسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمایا بتم مظلوم کی بدوعا ہے بچوراس کیے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے اپناحق ما تکتا ہے ، اور اللہ نعالیٰ کسی حق وارکواپناحق وصول کرنے سے جیس روکتا۔ تشريح: انساني معاشره بين لوگ حرص ، لا کي مال کي محبت مين اس درجه يراتر آتے بين کہ مال کی مخصیل میں حرام وحلال کی تمیز بھی بھلا ہفتے ہیں۔ کسی کے بھی مال و جا کداواور رویتے ہیےواسباب پرنا جائز قبضہ کر لیتے ہیں ، یاان پر کسی کاحق ہوتا ہے ، تو اس کووقت پرنہیں دیتے ، ٹال مول کرتے ہیں ، یا دیا لیتے ہیں ، دیتے ہی تہیں ہیں ؛ یا کسی کو کمزور یا کراس کو مارتے بیٹے ہیں، یارسواکرتے ہیں، یاس پر کوئی تنجت لگادیے ہیں، جس ہے اس کی کردار کشی ہوتی ہے، یااس کے خلاف حکومت یا کسی قوی ہے چفلی کھا کر اس کو نقصان پہنچاتے ہیں، بااس کی روزی روٹی پرحملہ کرتے ہیں، بااس کی اولا دکو یا بیوی کواس کےخلاف کردیتے الله اجس كى وجدت ميد مظلوم اور ديا ہوا ہے يارو مددگار باتھ پھيلا كراہے اللہ سے اس كى تكايت كرتا ہے ، تو اللہ تعالی اليے مظلوم كی مدوكرتے جیں اور ظالم كوسز ا دیتے جیں اور مظلوم كو اس کاحل ولا کررے ہیں۔ اگر کی مصلحت ہے وہ حق ونیا میں ندولایا ، تو آخرت میں ولا تا تو لے ہے ، اس کیے کدا کرنہ و نیا میں ولا یا گیا اور نہ آخرت میں ، جب تو پھر اللّٰہ اتعالیٰ منصف اور مادل کے کہلا میں کے، جب کے عدل ان کی ایک صفت ہے، جو بھی جدائیں ہوتی۔ می تو

آ فرت اورای کے فصلے کی دلیل ہے، کہ بہت ہوگ دنیا میں مظلوم مرجاتے ہیں،ان کو

يهال انصاف نيس لي تا ، تو يقينا ايك جارائي ب، جهال ان كوانصاف ملے گا ، اس ليے كه اللہ تعالى عادل ب، ايسا ہو تو يس سكا كه انصاف نه كريں ، اس كاحق نه ولا كيں ، اور جب و نيا بلن نه ملا ، تو يقينا ايك الى جگه ہمال اس كو ضرور انصاف ملے گا ؛ اس كاحق ظالم كى نيكيال ملى نيكيال ملى كريا مظلوم كى بديال ظالم ير و ال كرانصاف ولا يا جائے گا۔

ببرحال انسان کو جائے کہ وہ دنیا سے ظالم بن کرنہ جائے، جائے مظلوم بن کر چلا جائے ، کہ وہاں بدلیل جائے گا۔ جب یہ بات ہے ، تو انسان کوظلم و تعدّی اور ایڈ ارسانی سے ورنا چاہیے کہ کہیں مظلوم نے زبانِ قال یا زبانِ حال سے اللّٰہ کی جناب میں فریاد کر دی ، تو پھر ظالم کی خرنییں ، یا تو دنیا بی میں یا پھر آخرت میں ظلم کی مزایقین ہے ، اور اللّٰہ کی مزالے صدیحت موگی: "لا بعد ب عدا به أحد"۔

## حدیث (۳۲) برائیوں سےروکنے کا حکم

عُن أَبِي سَعِيدِ الْحُدِرِيِّ رَضِي اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنهُ عَنُ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنهُ عَنْ رَالُي مِنكُمُ مُنكَرًا رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَ سَلَّمَ: مَنْ رَالِي مِنكُمُ مُنكَرًا فَلَيْعِيرُهُ بِيدِهِ فَإِنْ لَمْ يُسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يُسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ فَلَيْسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يُسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ اللّهِ يَعْلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَ مَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ مَا لَكُونَ لَكُمْ يُسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ مَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ اللّهُ لَكُمْ يُسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ اللّهِ يَعْلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهِ يَعْلَمُ اللّهِ يُعْلِمُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللللللم

توجمه : ابوسعید خدری رضی الله تعالی عند ، حضور صلی الله علیه وسلم نقل فرماتے ہیں : که چوخص کسی گناه کو ہوتے ہوئے و کیھے ، تو اس کو طاقت ہے رو کے ؛ اگر اس کی قدرت ند ہو، تو زبان ہے رو کے ؛ اگر اس کی بھی قدرت ند ہو، تو زبان ہے رو کے ؛ اگر اس کی بھی قدرت ند ہو، کم از کم ول ہے بُر اجانے ، اور بیا بمان کا کم

تشویع: ایک مسلمان میں برجیمیت مسلمان اتن ایمانی حمیت وغیرت ہونا چاہے کہ اگر اللہ کی نافر مانی ہوتے و کیمے بشریعت کا خلاف لوگ برسرِ عام کررہ ہوں ، تو اگر اس کو اقتدار یا وجا بہت یا کسی بھی اعتبارے ایسی قدرت حاصل ہو کہ طاقت کے ذریعے اس کوروک سکے ، تو

روکناچاہے۔مثلاً بادشاہ،وزیر،مقامی حاکم،سر فی گرام پنجایت کامنبر ہو، یاباپ ہو، دادا ہو، استاذ ہو، فیخ ہو، بیلوگ زبردی اپنا غصہ، نارانسکی یا مار کی دھمکی دے کرروک سکتے ہیں، کا بائی کاٹ کی دھمکی بھی دے سکتے ہیں۔

ہ ہے ہی و ہے ہی دے سے ہیں۔

ایکن اگر ایک قدرت ندہو، تو پھر زیائی طور پر خیائی بھی بلاکر سمجھا کر روک ویں، یا

ایکنات بھی بلاکی تعیین کے ،اس پُر ائی کی غرمت اوراس پر ذکر کر دہ وعید وں کو بیان کردے۔

نیز اگر مضابطی لکھ کر اس گناو کی شناعت ظاہر کریں اور وعیدی تحریر کی ، تو یہ بھی

زبان سے رو کئے بھی شار ہے ، کہ چاہے منہ کی زبان ہو، یا قلم کی زبان ، میدوؤوں زبا نیمی ہی ہیں۔

نیز اگر اس کی قدرت ندہو کہ اس گناہ کے مرتحب اتنی وجاہت اورا قد اروالے اور

مضرت رسال ہیں ، کہ ان کے سامنے زبان سے کہنا بھی دشوار ہے ، لکھتا بھی مشکل ہے ، تو کم

ماز کم دل ہے تو اس گناہ کو پُر اس تجھے ، اس کو ہوتے و کھے کر اس کا دل کر ہے ، بیاس کے ایمان کی

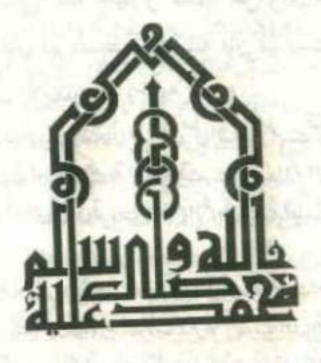
عرب ، خداد و تی کی علامت ہے ، کہ ان کے تھم کی نافر بانی دیکھی نہ جائے ، عز بیاس کے ایمان کی

طاقت یا زبان سے رو کہا ، چاہیے اس کی سز ایمی تکلیف ہی اضافی پر تی ،گر بید تہ کر سکے ، تو

طاقت یا زبان سے رو کہا ، چاہیے اس کی سز ایمی تکلیف ہی اضافی پر تی ،گر بید تہ کر سکے ، تو

رخصت کا ورجہ ہے کہ دل سے تو کہا جانے اور انتظار کرے ، وعا کرے کہ جب ایسا وقت

رخصت کا ورجہ ہے کہ دل سے تو کہا جانے اور انتظار کرے ، وعا کرے کہ جب ایسا وقت



# حدیث (۳۷) گناہ ہے دلچی بھی گناہ

عَنِ العُرْبَاسِ بِنِ عُمُيرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ قَالَ: إِذَا عُمِلَتِ الْخَطِيئَةُ فِي اللَّارُضِ مَنْ شَهِدَهَا فَكَرِهَهَا صَلَّمَ قَالَ: إِذَا عُمِلَتِ الْخَطِيئَةُ فِي اللَّارُضِ مَنْ شَهِدَهَا فَكَرِهَهَا كَانَ كَمَنَ كَانَ كُمَنَ كَانَ كُمَنَ شَهِدَهَا كَانَ كُمَنَ شَهِدَهَا وَ مَنْ غَابَ عَنْهَا فَرَضِيَهَا كَانَ كُمَنَ شَهِدَهَا. ( السَّرَةُ اللهُ ال

قلوج مله : عرباس رمنی الله تعالی عند ، حضور صلی الله علیه وسلم نے نقل کرتے ہیں ، کدآپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: اگر دنیا میں کئی جگہ کوئی گناہ کیا جار ہا ہے ، تو جو خص وہاں موجود ہو اور گناہ کو تا پہند کرتا ہے ، وہ گویا ایسا ہے کہ وہاں موجود ہی نہیں تھا۔ اور جو خص وہاں موجود تونہ ہو، گراس گناہ کو پہند کرتا ہو، تو گویا وہ وہاں موجود تھا۔

تشودیج: کسی گناه کو ہوتے ویکی کرنگیر کرنا ، اپنی مقد در کیجر نفرت کا اظہار کرنا ، آدبی کو اس گناه
سے ایسا بری کر دیتا ہے گو ہا اس کی موجود گی میں وہ گناہ ہوا ہی نہیں ، جس پر اس کی باز پرس ہو
گدروکا کیوں نہیں ۔ اور جو تحض پر ائی کی جگہ موجود تو نہیں تھا ، گر اس برائی کو پہند کرتا ہے ، خود
بھی عادی ہے ، یا بید کہ اگر وہ پہال موجود ہوتا ، تو قطعاً ندرو کتا ، بل کہ تا ئید کرتا ، تو ایسا شخص
باہ جود اس کے کہ وہ وہ ہاں موجود نہ تھا ، گر اس کوموجود تمجھا جائے گا ، اور اس گناہ پرنگیر نہ کرنے
کی وجہ ہے بجرم سمجھا جائے گا۔

# حديث (٣٨) ونيامومن كيلي قيدخانه

عُنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِي اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ. وَ اللَّهُ مُسْلِمٌ (عَرَبِي) (٢٣٩)

فرجمه : حفزت الوجريره رضى الله عند فرمات بين ، كدرسول الله صلى الله عليه وسلم ف

فرمایا: ونیاموس کاقیدخاند باورکافرکی جنت ب-

تشویج: (۱) یعنی مومن کے لیے جواعلی تشم کی بے مثال نعتیں جنت میں مہیا کی گئی ہیں،
ان کے مقابلے میں مومن کو دنیا میں گئتی ہی اعلیٰ تعتین میسر ہوجا کیں، تب بھی جنت اور اس کی
راحتوں، وسعتوں، سرتوں اور آزادیوں کے مقابلے میں، دنیا اپنی تمام تر نعتوں اور خوش
عالیوں کے باوجود، یہ قید خانداور محدودیت لیے ہوئے ہے؛ اس کی تعتین فائی، ناقص، کسی نہ میں بامعنرت اور ہروقت خطرے میں زوال پذیر، چوری ڈاکہ کی زدمیں، حسد وجلن
کی آماج گاہ، بیماری اور بڑھا ہے میں بے مزہ اور فائی ہوتی ہیں؛ جب کہ جنت کی نعتیں،
کی آماج گاہ، بیماری اور بڑھا ہے میں بے مزہ اور فائی ہوتی ہیں؛ جب کہ جنت کی نعتیں،
مرحتیں، مرحتیں، مرحتیں دائی، کامل، کمی نہ فتم ہونے والی، لا زوال اور نہ چھن جانے کا
خطرہ، نہ کی کے حسد وجلن کا خطرہ، بل کہ ہروقت این میں اضافہ اور تنوع، راحت ہی راحت

بہشت آل جا کہ آزارے نہ باشد

کے را یا کے کارے نہ باشد

جنت كى ان راحوں كے تصور كے مقابلے ميں يقينا دنياموس كے ليے ايك بندش، ايك

فيدخاند

ای طرح ایک کافر کودوزخ میں جو تکالف،عذاب، بعزتی بتحقیر، جیزگی، ذلت، خون پیپ کی غذا، انتبائی گرم پانی، کانٹوں دارزقوم کی تابهم ہونے والی غذا کیں اوراس پر انتبائی درجے کی مار پیٹ،مر پرگرم کھولٹا پانی اور گرزوں سے کوٹا جانا، بخت ترین آگ، انتبائی تحریب آگ کے کنووں میں والا جانا ، بڑے بڑے سانپ بچھووں کا کا ٹاوو سنا ایہ ہے۔

سزا کمیں جوایک کا فرکوآ خرت میں اس کے کفر کی وجہ سے مقدر ہیں ، یقیناان کے مقالے میں
کا فرونیا میں جوایک کا فرکوآ خرت میں اس کے کفر کی وجہ سے مقدر ہیں ، یقیناان کے مقالے میں
کا فرونیا میں جا ہے گئے ہی وگئے ، درد ، بنگی ، معیب میں اور چاہے پہاں کتنا ہی و کیل و خوار
اور پر بیٹان ، و ، تب بھی جہنم کے مقالے میں وہ اس قمام آلام ومصائب کے باوجود و نیا میں
اقرام میں ہے اگر جہنم کا تصور کرے ، تو بھی و نیا ہے جانا نہ جا ہے گا ، وہ اس وُ کھوں ہمری و نیا
تی کی ڈیمر کی کوائے لیے جنت مجھے گا۔

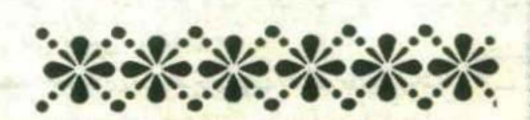
دنیا پی موس کی زندگی، شرقی حدو دادر پایندیوں کی وجہ ہے، فیر آزادانہ پابند فاتدگی ہے، اس کیے ان پابندیوں کی وجہ سے دنیا اس کے حق پی جیل خاند کہا گیا ہے، جیسے خطی خانہ میں قیدی آزاد نہیں ہوتا، جو چاہے نہیں کرسکتا، اس کو جیل خانہ کے ٹائم نیمل کے مطابق می رہنا سہنا پڑتا ہے: بہ خلاف کا فرے کہ اس نے کسی شرقی پابندی کوقیول ہی نہیں کیا ہے، البندادہ جو چاہے کرتا ہے، اس کو حلال وحرام کی کوئی پرواہ نیس رئتی، پوری طرح آزادہ ویا ہے، وہ کی پابندی کا قائل می نہیں، برفعل میں آزاد، جو چاہے کرے؛ فہذاونیا کی بیآزادانہ زندگی اس کے حق میں جنت می ہے۔

### حديث (٣٩) اصل غنائض كاغنا

عَنْ أَبِي هُورُيو فَ رَضِي اللّهُ تَعَالَىٰ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم كَيْسَ الْغِنى عَنْ كَثُو وَ الْعَرَضِ وَ لَكِنَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كَيْسَ الْغِنى عَنْ كَثُو وَ الْعَرَضِ وَ لَكِنَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم لَيْسَ الْغِنى عَنْ كَثُو وَ الْعَرَضِ وَ الْكِنَ اللهِ عَلَى عَنْهَ عَنْهَ اللهُ عَنْهِ وَاللّهِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ اللهُ عَنْهِ وَاللّهِ اللهُ الل

آسود ہی ہے، قلب کی کشادگی اور فراخی ہے، جس کی وجہ سے انسان اپ آپ کو انتہا کی اسود ہے، مطمئن اور راحت وجین میں محسول کرتا ہے، اس میں قناعت آ جاتی ہے، وہ تھوڑے کو بھی بہت بہتا ہے، اس کی کے، دفت محسول نہیں ہوتی، اس کا دل بھی بہت بہتا ہے، اس کو باوجود مال واسباب کی کی کے، دفت محسول نہیں ہوتی، اس کا دل قلیل پر بھی اتنا مطمئن رہتا ہے، جتنا کہ لوگ کثیر پر مطمئن نہیں رہتے، وہ دل کی اس آسودگی کی وجہ سے اپنے پاس جوہوتا ہے، اس میں سے پوری بٹاشت کے ساتھ دوسروں پر خرج کی وجہ کرتا ہے، اور دوسروں پر خرج کی مرتب حاصل کرتا ہے، اور دوسروں پر خرج کی وجہ کرتا ہے، اور دوسروں پر خرج کی وجہ کرتا ہے، اور دوسروں پر خرج کی مرتب حاصل کرتا ہے، اور دوسروں پر خرج کی وجہ کرتا ہے، اور دوسروں پر خرج کی مرتب کا احساس کرتا ہے۔ اور دوسروں پر خرج کی مرتب کا احساس کرتا ہے۔

ول کا غنااور آسودگی ایک ایک گیفیت ہے، ایک ایک صفت ہے، ایک ایسا حساس ہے، ایک ایسا احساس کے بورے ہے، ایک ایسا اندرونی حال ہے، ایک ایسی غیر شعوری مسرّت ہے، جو انسان کے پورے وجود کو، اس کی ساری زندگی کو اور زندگی کے ہر ممل میں، بشاشت اور نشاط گھول دیتی ہے؛ وہ غربت اور مال کی کی مے موقع پر بھی اپنے آپ کو آسودہ اور خوش حال محسوس کرتا ہے، بے پینی اس کے پاس تک نبیس پینکتی، ول کی آسودگی اور غناایک دائی اور استمراری اور پائدار وصف اس کے پاس تک نبیس پینکتی، ول کی آسودگی اور خوا ایک وار استمراری اور پائدار وصف ہے، جب کہ مطام ہی مال واسباب کی زیادتی، وقتی اور ہنگا می سکون فراہم کرتی ہے، جبال مال کم ہوا اور اسباب راحت میں کی آئی، وہیں ہے چینی میں تبدیل ہوجاتا ہے۔ معلوم ہوا مال واسباب کی کشر ہے، جبال مال واسباب کی کشر ہے، جبال مال واسباب کی کشر ہے، وہا تا ہے۔ معلوم ہوا مال واسباب کی کشر ہے، وہا تا ہے۔ معلوم ہوا مال واسباب کی کشر ہے، دائی سکون کا ذریع نہیں ہے۔



### حديث (٢٠٠) بمشرساته ربخ والحاعمال

عُنُ أَنس رُضِى الله تَعَالَىٰ عُنه قَالَ: قَالَ رُسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنه قَالَ: قَالَ رُسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَ سَلَّمَ يَتْبَعُ الْمَيِّتَ ثَلَاثَةً. فَيرْجُع أَثْنَانِ وَ يَبْقَىٰ مَعَةً وَاحِدٌ. يَتَبُعُهُ أَهُلُهُ وَ مَالُهُ وَعَمَلُهُ فَيُرْجُع أَهُلُهُ وَمَالُهُ وَ يَبْقَىٰ عُمَلُهُ فَيُرْجُع أَهُلُهُ وَمَالُهُ وَ يَبْقَىٰ عُمَلُهُ فَيُرْجُع أَهُلُهُ وَمَالُهُ وَ يَبْقَىٰ عُمَلُهُ . مُتَفَقَّ عَلَيْهِ (عَرَبِي ٣٠٠/١)

توجهه : حفرت الس رضى الله تعالى عند نے فر بایا ، کدرسول الله طبید الله علیہ وسلم کا ارشاد

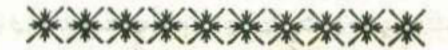
ہم میت کے ساتھ تین چیزیں چلتی جین : جس جس سے دو قبر کے باس جا کرلوٹ جاتی

علی، دو مال اور اولاد ہے، اور ایک اس کے ساتھ رو جاتی ہے، و داس کا عمل ہے۔ چناں چہ
میت کا مال اور اس کے گھر والے اس کے ساتھ قبر تک جاتے جیں اور میت کے فن کے بعد
والیس چلے آتے ہیں۔ عمل اس کے ساتھ قبر میں جاتا ہے، جو اس کے ساتھ رہتا ہے۔ و نیا میں
افسان کے ساتھ مال، اولا داور اس کے اجتھے یا برے اٹھال ہوتے ہیں ؛ مرنے کے بعد مال
اور اولاد دینا ہی میں رو جاتے ہیں، قبر اور آخرت میں اس کے ساتھ اس کے اجتھے یا برے
اعمال بھاتے ہیں، و واس سے جد آفیل ہوتے۔ و وا ایس ساتھی ہیں، جو اس کا فیصلہ ہوئے تک
موجود رہتے ہیں، و واس سے جد آفیل ہوتے۔ و وا ایس ساتھی ہیں، جو اس کا فیصلہ ہوئے تک
موجود رہتے ہیں۔ اگر اٹھال اجتھے ہیں، قو جنت کا فیصلہ ہوجاتا ہے، اور اگر اٹھال برے ہیں،
قودود رہتے ہیں۔ اگر اٹھال اجتھے ہیں، قو جنت کا فیصلہ ہوجاتا ہے، اور اگر اٹھال برے ہیں،
قودود رہتے ہیں۔ اگر اٹھال اجتھے ہیں، قو جنت کا فیصلہ ہوجاتا ہے، اور اگر اٹھال برے ہیں،
قودود رہتے ہیں۔ اگر اٹھال اجتھے ہیں، قو جنت کا فیصلہ ہوجاتا ہے، اور اگر اٹھال برے ہیں،
قودود رہتے ہیں۔ اگر اٹھال اجتھے ہیں، قو جنت کا فیصلہ ہوجاتا ہے، اور اگر اٹھال برے ہیں،
قودود رہتے ہیں۔ اگر اٹھال اجبے

معلوم ہوا آخرت کی کامیابی اور جنت کے حصول کے لیے اچھے اتمال ذراید ہیں، اور جینم کے دخول کائرے اعمال سب ہیں ۔

مل ہے زندگی بنتی ہے ، جنت بھی جہنم بھی بیہ خاکی اپنی فطرت میں ، نہ نوری ہے نہ ناری ہے لہنداانسان کو جاہے کہ ایجھے اعمال کاؤ خیرہ جمع کرتا رہے، برعمل خیر میں سیقت کرے، انشاء اللہ اعمال خیر بی اس کواس وقت کام آئمیں گے، جس وقت اولا د، مال و دولت ، عزت و جاو

سب ساتھ چھوڑ سے ہوں مے حضور صلی اللہ علیہ وسلم چوں کہ انسانی امراض کے نیاض ہیں، وہ جاتتے ہیں کہ مال و دولت، اہل وعیال میں غیر معمولی مشغولیت اوران کی حدے بڑھی ہوئی محبت وفکر میں ہروقت سرگردائی ،انسان کوعموماً فکر آخرت اوراعمال خیرے بازر گھتی ہے، جس کی وجہ سے وہ فرائض کے ترک اور محرمات کے ارتکاب تک سے پر بیز قبیں کریا تا، جس کے نتیج میں وہ دنیا ہے اس حال میں رخصت ہوتا ہے کہ مال ود ولت، بیوی ہے ،سب یہاں رہ جاتے ہیں ،اور وہ بلااعمال خمر ، خالی ہاتھ آخرت میں پہو پنتا ہے۔اس کیے آپ سلی اللہ علیہ وسلم ،اس ارشاد کے ذریعہ انسان کوا حساس دلارہے ہیں ، کہ جب مال واولا دساتھ جانے والے نہیں ، تو تم تیسری چیز کی قکر کرواوراس ہے دیجیتی بڑھا ؤجوآ خرت میں ساتھ جائے اور نجات وخوشنودی رب اورحصول جنت کا سب ہے اور وہ اعمال حسنہ ہیں۔اور اعمال حسنہ جهال نماز، روزه، عج، زكوة بين وبين اسلاى اخلاق، اسلام معيشت، اسلامي معاشرت، اسلامی معاملات اوراسلامی عقائد، اسلامی طبارات بھی ہیں۔ زندگی کے ہر باب اور ہرموڑ پر شرعی مدایات ہے رہبری و تہذیب اخلاق، تدبیر منزل اور سیاستِ مُدن، تینوں شعبوں میں شرعی قوا نین کی پیروی ہی درحقیقت انسان کوخدا تعالیٰ کا مطلوب انسان بناتی ہے اور یہی اس کے لیے آخرت کا سرمایہ نجات کا ضامن اور جنت کے حصول کا ذریعہ ہے۔





\*\*\*\*\*\*